Journée des responsables FREE - FREEcollege
Amorcer le virage missionnel — Daniel Liechti

(Résumé réalisé par Philippe Thueler)

Présentation de Daniel Liechti

J'ai des origines suisses, mais j’ai longtemps vécu en France en Picardie. J’'ai travaillé avec France Mission a
Paris dans la direction, ou jai été libéré pour me concentrer sur les implantations d’Eglises. Nous avons
fusionné avec les Eglises alsaciennes de Vision France pour devenir Perspective. Je supervise 15
implantations et je conseille sur ce sujet. Je suis aussi professeur a Vaux-sur-Seine ol j'enseigne
I'implantation d’Eglises entre autres. Mon épouse est conseillere conjugale et familiale pres de Paris. Nous
apprécions qu’elle puisse avoir un pied dans le « monde normal », a c6té du ministére ou nous sommes
principalement avec des ministéres, des pasteurs. Nous avons 3 enfants et plein de petits-enfants !

Je vais éclairer le méme sujet de différentes manieres. Il y aura des temps d’échange, surtout cet aprés-
midi, en petit groupe si possible par Eglise et qui resteront les mémes au cours de la journée

Que faut-il changer pour que 'essentiel demeure ?

Certains pensent qu’il ne faut rien changer pour garder I'essentiel. Pour eux, tout changement est une
menace sur 'essentiel. Or, le monde a beaucoup changé, ce qui implique que nous devons changer
beaucoup de chose POUR garder I'essentiel. Il y aurait un piége a vouloir ne pas changer dans un monde qui
a changé...

Etre chrétien dans un monde qui ne 'est plus

Dans le Nouveau Testament (NT), I'Eglise est le peuple A QUI Dieu révele sa grace et sa gloire. Mais elle est
aussi le moyen PAR QUI Dieu révéle sa grace et sa gloire au monde. L'Eglise a ce role de préfigurer ce qui
sera la réalité du Royaume de Dieu dans I'éternité. C'est ¢a, I’évangélisation, pas une activité ou un budget
spécifique ou des réunions spéciales. Elle se situe profondément dans |'étre du peuple de Dieu. Lui qui a
recu cette révélation est invité a la refléter au monde.

C’est le dessein de Dieu pour I’humanité tout entiere : I'étre humain (seul) est créé a la ressemblance de
Dieu, pour étre image de Dieu dans le monde, dans I’ensemble de la création et en particulier envers les
prochaines générations humaines. Dieu veut étre vu, connu et reconnu, mais Il est invisible. Il voulait donc
étre représenté en ce monde par I'étre humain. Les faux dieux sont représentables par un objet inerte,
mais pas le vrai Dieu. Dieu a voulu qu’on le voie et qu’on le connaisse, mais ne pouvant pas étre représenté
par un objet inerte, il a créé I’humain, vivant, pour le représenter vivant aupres des autres humains.

Or, Adam et Eve se sont éloignés de Dieu. Le Seigneur dans sa grace commune leur a laissé leur dignité
comme une spécificité. Par contre, la capacité de représenter Dieu aupres des autres a été perdue. C'est
une tragédie. Suite a cela, Dieu déclenche son plan de sauvetage, non seulement pour le salut de chacun,
mais aussi pour restaurer cette faculté de représenter Dieu, au niveau communautaire cette fois, dans le
monde.

Colossiens 1:15 dit : « Le Fils est I'image du Dieu invisible, le premier-né de toute la création. »

Dieu est devenu vraiment visible et accessible en Jésus. « Celui qui me voit a vu le Pere » (Jean 14.9). Il
incarne cela au milieu des hommes pécheurs, lui qui est uni trinitairement avec le Pére et I'Esprit. Les
disciples comprennent petit a petit qu’il va leur revenir de poursuivre cette mission de représenter Dieu :
« Vous étes revétus de ’lhomme nouveau, image de son créateur. »

L’évangélisation, c’est Dieu qui, par son Esprit et grace a 'ceuvre de Jésus, donne aux chrétiens la
capacité d’étre une image de Dieu pour les autres. L'évangélisation, c’est avant tout ce que nous sommes,
et pas ce que nous faisons. Cela change fortement notre logique sur la place de I'Eglise dans la société
d’aujourd’hui. Nous passons d’un faire a un étre (qui engendre néanmoins des actions). C'est pour cela

1



gu’on a eu besoin d’'un nouveau mot pour dire cela plus précisément : missionnel. C’'est un néologisme a
été créé pour compléter et préciser le terme « missionnaire » pour parler d’'une évangélisation plus
permanente, plus profonde...

L’Eglise locale est donc le principal canal choisi par Dieu pour se révéler au monde. C’est relativement clair
théologiquement. On peut se demander pourquoi on a voulu externaliser I’évangélisation par rapport a
I’Eglise locale et au culte...

Et ceci se vérifie sur le terrain: lorsque, en visite dans une Eglise locale, je demande a rencontrer les
personnes converties de fraiche date, je leur demande comment elles ont rencontré le Seigneur. Dans la
majorité des cas, elles ont rencontré un(e) chrétien(ne) au travail, qui avait quelque chose de différent et
qui les a interpellés : ce(tte) chrétien(ne) a une confiance dans les difficultés, une sagesse dans ses paroles,
etc. Et ensuite, cette personne a été invitée dans son Eglise, son groupe de maison et elle a vu qu'il y avait
d’autres personnes comme la premiere. Elle a pu poser toutes ses questions. Plus tard, elle a réalisé que
cela venait de plus haut, que Dieu est réel et elle s’est convertie.

Le témoignage unique suffit rarement : il faut souvent la rencontre de plusieurs chrétiens dans le cadre de
rencontres (nous verrons comme les adapter) pour voir la réalité supérieure de Dieu. Parfois, il y a des
conversions trés différentes et atypiques. Mais en tant que responsables, on ne peut pas se baser sur
guelques exceptions pour notre stratégie... Comment organiser les choses pour que les conversions de nos
contemporains arrivent de maniére plus ordinaire ?

Obstacles et passerelles

Comprenons le monde actuel pour comprendre les obstacles principaux a la découverte de I'Evangile par
nos contemporains :

phénomene le plus Obstacle principal Passerelles
marquant
Etre proche dans les

Post-sécularisme La question de Dieu Py . .
expériences existentielles

Accueil dans une Eglise

Post-christianisme | La question de I'Eglise g

La question de Jésus Offrir un espace libre de

Postmodernisme . , ;
(unique Sauveur) cheminement vers la foi

Post-vérité (ére post- | Mes sentiments sont la [REAEEIIENEFE LIS Slecs
factuelle) vérité des chrétiens

Le monde vit le post-sécularisme. Le sécularisme était I'idée que Dieu ne fait pas partie de la vie normale,
que c’est une option possible dans la case religieuse. On ne cherche pas de rapport entre Dieu et
I’économie, I'éthique, I’éducation. Donc, c’est OK qu’il y ait des croyants, mais ce n’est pas pour les autres,
c’est totalement privatisé. Or, on observe que la nouvelle génération est née dans des familles dont les
parents ont rompu avec la religion et « Dieu ». Elle est donc sécularisée, mais sans le traumatisme de la
séparation. Cette nouvelle génération est donc un peu plus neutre que la précédente.

Le monde vit le post-christianisme. Les personnes ont rompu avec I'Eglise, et a la génération suivante, ont
grandi completement hors de I'Eglise. Les scandales pédophiles accélerent encore ce phénomeéne de
distanciation. Jusqu’a il y a 30 ans, il y avait une reconnaissance du clergé pour des domaines experts
(baptéme, mariage, enterrement, morale, etc.). Mais, c’est terminé ! Il y a un rejet fort, une accusation
d’incohérence.

La postmodernité n’est pas un phénomeéne religieux a la base. C’'est simplement la réalisation qu’il y a plein
de vérités différentes, ce qui est méme valable en sciences « dures». Dans le domaine religieux,
I’affirmation que Jésus est le seul chemin vers Dieu est tout a fait scandaleux !



La post-vérité (entrée en 2017 dans les dicos) est un prolongement de la postmodernité. Le relativisme
introduit par cette derniere a demandé d’introduire un mécanisme de survie face a la multiplicité des
vérités. Ce mécanisme consiste a évaluer ces vérités non plus par rapport a leur rationalité, mais par
rapport aux sentiments que cela crée en soi.

En tout cela, on voit en fait que les gens doutent plus des hommes (et de I'Eglise) que de Dieu, qui reste
une option. Et cela change la donne parce qu’il n’y a plus de crédit accordé a I’Eglise a la base. Ce crédit doit
donc étre gagné par le développement a terme d’une relation de confiance. La bonne nouvelle, c’est
gu’une fois que des personnes donnent leur confiance aux chrétiens qu’elles voient vivre d’'une maniére
cohérente, cela aura plus de poids que les émissions et les préjugés contre la foi, par exemple. Cela donne
donc un immense impact potentiel.

Quelles opportunités, quelles passerelles cela nous donne-t-il ?

En post-sécularisme, il s’agit d’étre proche de quelques personnes dans leurs expériences existentielles
(mort, licenciement, maladie, naissance, mariage, etc.). Personne ne nous demande : « Que faire pour ne
pas aller en enfer ? », mais n’y a-t-il pas pour autant beaucoup de questions existentielles autour de nous ?
Si | Les portes d’entrées ne sont pas des thématiques bibliques, mais c’est le sens de la vie, I’éducation des
enfants, etc. Si nous sommes présents lorsque ces questions deviennent importantes, dans un contact de
confiance, nous pouvons partager I'Evangile de maniere tout a fait pertinente. Au niveau de I’Eglise, il s’agit
d’étre culturellement pertinent et accueillant, en s’intéressant aux questions des gens.

Par rapport au post-modernisme, il faut offrir un cheminement pour la foi. Souvent par des petits groupes
mixtes chrétiens/non-chrétiens, qui permettent de vivre plusieurs mois ou années en se cétoyant pour
réaliser que ce qui est d’abord une valeur (I’Evangile est intéressant) devienne ensuite une vérité factuelle
et solide (Jésus est la vérité). En tant qu’Evangéliques, on est particulierement bien placés pour cela parce
gu’on sait s’adapter au monde d’aujourd’hui. On sait étre accessibles! Il y a quelques interférences a
effacer, mais on est bien placés !

Une parenthése : en France, on a des discussions trés intéressantes avec les évéques catholiques qui nous
demandent comment évangéliser et vivre le discipulat. lls voient qu’on est privilégié par notre proximité
avec la culture. Mettons notre énergie ici plutot que dans des actions d’évangélisation colteuses en temps
et énergie.

Le cheminement vers la foi a beaucoup changé, raison pour LE CHEMINEMENT VERS LA FOI
laquelle on doit changer pour garder I'essentiel. Dans la logique Appartenir
de « chrétienté », la démarche commencait avec le croire (Billy ::f;';-*"qi:niifgfjﬁzr'”'e
Graham pouvait précher en commencant par : « Dieu dit... Jésus

Viens,
VOIS,
expérimente

dit... la Bible dit... ») On pouvait présupposer un cadre dans Crolre
, . R ; i R X conﬁmce en Dieu,
lequel Jésus, Dieu, la foi, etc. étaient connus et plausibles. Puis  reftionajésus,
convictions
avec |'appartenance (maintenant que vous étes sauvés, rejoignez

une Eglise...) et ensuite le changement de vie (discipulat).

En 2019, si on présuppose ce cadre, les gens ne voient pas le

. Vivre / se comporter
rapport avec leur vie et ne nous comprennent pas. On ne peut - valeurs, normes, condite
pas commencer par le croire. On doit commencer par
I"appartenance a une Eglise. Le non-chrétien suit souvent ce chemin : « Je me suis fait des amis avec des
chrétiens, j’ai partagé des moments, rendu des services, on a cheminé quelques mois. » C'est |'étape
d’appartenance. Pour la vivre, il ne faut pas leur tomber dessus s’ils ne se comportent pas comme les
valeurs chrétiennes le souhaiteraient! Ensuite, cela leur donne envie de vivre en chrétiens, de se
comporter de la méme maniére pour en obtenir les avantages. Mais, cela craque a un certain moment
parce qu’ils s’apercgoivent qu’ils ne peuvent pas vivre en chrétiens sans une relation vraie avec Jésus ! C'est
une crise salutaire ! L'appartenance et le mimétisme extérieurs ne suffisent pas. Il y a besoin d’une
conversion de fond.

Nous devons organiser nos Eglises, nos activités, etc. pour permettre et faciliter ce cheminement dans la
communauté qui va conduire au croire (conversion).



L’Eglise missionnelle
Quand on pense évangélisation, on se retrouve souvent dans le \LM“%" WsaNou "c[“s;%,_' (
schéma suivant. Il y a les chrétiens (croix) dans I'Eglise, et a la porte

de I'Eglise, il y a la ZEP : la zone d’évangélisation prioritaire. Et pour (T T

. . " o
atteindre les non-chrétiens (ou pas encore-chrétiens, les ronds), on 1 {_ , \

. L >
doit « envoyer » une équipe pour se rendre dans la ZEP. Pour cela, 9 )
on organise un événement d’évangélisation (soit un culte spécial, {' < ,‘- o, (
soit une conférence avec un orateur, une distribution de flyers, etc.) "} ) |

0
t ¢ 0

En France, jobserve que toutes les Eglises qui font de _)- 0 o 5 {'
I’évangélisation ainsi deviennent des Eglises "
Antillai , . . bli } ~——— - -

ntillaises/Réunionnaises, parce que ce public est encore en A ~ .

- , . - . Eglise runie E vanselicaRog

chrétienté. Mais, cela ne touche pas le non-chrétien occidental. Svivmenticle

Le probleéeme, c’est que ce type d’approche événementiel se base sur un contact d’inconnus a inconnus. Or,
nous sommes assaillis par toutes sortes de sollicitations de ce genre et nous développons tous un
mécanisme de protection ou d’évitement. Par contre, si un ami me tend un papier en m’expliquant
pourquoi ¢a va m’intéresser, je vais le lire, parce que je lui fais confiance ! Ne pensons pas que la vérité
contenue dans le tract se suffit a elle-méme ! Il faut le lien personnel pour que le message passe.

Dans ce schéma, si quelqu’un se convertit (exceptionnellement), la prochaine étape est de le « tirer » dans
notre Eglise. Déja il y a 30 ans dans les campagnes Billy Graham, le nombre de personnes qui s’attachaient a
une communauté apres quelques mois étaient trés minime. Si cette personne vient dans notre Eglise, il y a
un risque de choc culturel pour elle et cela ne fait pas changer I'Eglise. Or, ce schéma qui ne fonctionne plus
aujourd’hui a été créé pour un contexte de chrétienté ol I’on pouvait considérer |'évangélisation comme
une séquence spécifique qui se vit dans le cadre d’une culture chrétienne généralisée, ce qui est plutot
atypique historiqguement ! Or, aujourd’hui, nous sommes plus proches du contexte de I'Eglise primitive qui
a grandi dans le paganisme romain.

Passons a I'Eglise missionnelle. Elle dit: « Nous sommes en

permanence une évangélisation, dans notre étre. » Autant en mode ) Eﬁ““ wissiouuelle (.

réuni (rencontres, cultes) que dispersé (les chrétiens chacun dans

leur cercle professionnel, social, etc.) Nous devons étre dans le 1"~ - ‘0— T |

monde, mais avec un autre esprit, ce qui est beaucoup plus exigeant : 0 0 ‘t’ o ,K 0 —‘— ((

gue de rester entre chrétiens qui pensent la méme chose. ( ‘t 0 1’ o |

Donc, on retrouve les chrétiens (croix) et les non-chrétiens (ronds). S} .DO 0 J[D J[- 0 / 0!

L’Eglise valorise vraiment le temps en mode dispersé : 1a ol les 0 P T '1' ‘

chrétiens rencontrent les non-chrétiens, et cela fait partie du t '{' OT {
O\

\
« temps Eglise », pas juste le culte. D’ailleurs, pour beaucoup, leur | 0 0
ministére n’est pas de servir dans le culte, mais dans le monde ! " 0 "’ o ‘r _i, .
Libérons-les ! Cela correspond tout a fait au ministere de Jésus. : \ ° o,
(
t ——

/]

o 1o
Ensuite, I'Eglise missionnelle valorise le fait d’étre en contact proche s —
avec des amis non-chrétiens et les aide pour cela. Elle ne leur délegue pas la tache d’évangélisation en les
laissant seuls pour ce travail. Les Eglises qui grandissent le plus sont celles ou il y a un « écosysteme » ou la

communauté prie nommément pour les non-chrétiens en lien avec les membres.

Il s’agit aussi de soigner les « portes » : les responsables ont réfléchi pour avoir le meilleur accueil possible
des non-chrétiens avec qui nous sommes en lien. Est-on libres et fiers d’inviter nos amis a I'Eglise ? C'est un
critere décisif | L'idée est d’aider les membres a pouvoir amener leurs amis au culte, en ne faisant pas de
réunions spéciales pour ces derniers ! lls veulent voir ce que nous vivons ordinairement. Il est OK qu'’il y ait
de temps en temps une réunion spécifique, dans des proportions raisonnables, mais ce n’est pas
indispensable. Il ne faudrait pas que ¢a prenne trop de moyens et d’énergie. Les amis doivent comprendre
que I'Eglise n’est pas faite que pour les chrétiens, mais aussi pour eux.



En France, la plus grande porte reste le culte, a cause du contexte de postchrétienté (le Frangais s’attend a
ce qu’il y ait des cultes officiels). Ensuite, il y a les petits groupes mixtes ou il est possible de partager ses
guestions. La troisieme porte serait celle des ministeres spécialisés. La quatrieme porte peut étre le service
diaconal au quartier (services sociaux, galeries d’art...) Toutes ces choses sont des portes, pas des activités
d’évangélisation.

Une définition de I'Eglise missionnelle

Voici comment je définis I'Eglise missionnelle’: « Une communauté missionnelle est une Eglise ol
chaque activité et département de I'Eglise est intentionnellement tourné vers I’extérieur, s’attendant a
ce que des non-chrétiens soient présents ; de leur c6té, les chrétiens engagés regoivent le soutien qui est
nécessaire a leur ministére dans le monde. Une Eglise missionnelle considére donc comme essentiel de
s’investir dans son quartier et de rechercher le bien de ses habitants. »

Dans ce modeéle, on ne fait pas juste du « missionnaire au prés ». Il y a un va-et-vient entre les modes
dispersé et réuni, ce qui donne aussi de la place aux différents dons (alors que I’évangélisation
événementielle n’est faite que pour les évangélistes, ce que tous ne sont pas). Soutenons ceux qui savent
bien écouter, ceux qui servent, ceux qui aiment. La question missiologique qu’une Eglise doit se poser est :
« Nous qui sommes des privilégiés avec I'Evangile, comment pouvons-nous vous aider, dans notre
quartier ? » La Bible est pleine de clés pour la gestion des relations, de I'environnement, du couple, de la
cité... C'est en aimant concretement et en se mettant au service de son prochain que les observateurs,
méme sceptiques, se rendent compte que I'Eglise n’est pas au service d'une idéologie ou d'un systéme
religieux. Lorsque I'Eglise se tourne vers la société, non seulement les chrétiens servent cette derniére,
mais ils s’enrichissent a son contact.

Le culte ne doit pas étre aseptisé ni laicisé. On n’6te rien, mais on est conscient qu’on a 20 a 30% de gens
qui ne sont pas chrétiens au milieu de nous et on s’adapte aussi a eux. En particulier, dans le choix des
thématiques du culte : on abandonne le concept de « nourriture spirituelle solide » qui regrouperait des
questions théologiques pointues et controversées pour les chrétiens. Choisissons plutét des thémes qui
touchent vraiment nos amis non-chrétiens. Tim Keller déplore que les pasteurs n’aient pas eux-mémes
d’amis non-chrétiens, ce qui fait que leurs prédications ne touchent pas les non-chrétiens, qui ne se sentent
pas rejoints.

Nos amis ne s’attendent pas a ce qu’on soit parfaits. lls ne le demandent pas. Ils veulent simplement voir
gue nous sommes en cours de transformation par le Christ dans notre vie de tous les jours. Un culte
culturellement adapté avec une prédication pertinente pour un double public (croyant et non croyant)
est la meilleure source de motivation pour un témoignage au sein de son réseau relationnel. On pense
aux non-croyants pour Oter tous les obstacles et incompréhensions possibles. Mais on garde les éléments
du culte.

On voit dans le livre des Actes (15.19) que les délégués des Eglises se réunissent pour trancher une
guestion centrale : les paiens convertis doivent-ils adopter les prescriptions juives ? La réponse est claire :
« Ne créons pas de difficultés aux paiens qui se convertissent a Dieu. » Seul Dieu est en mission, nous
sommes simplement participants avec lui.

Il ne s’agit pas d’accueillir des « choses non-chrétiennes » comme acceptables dans I’Eglise. Mais, ne soyons
pas séveres avec les non-chrétiens en chemin. Mais reprenons les chrétiens qui se sont engagés a la suite
du Christ si eux acceptent des choses non-chrétiennes dans leur vie. Et les non-chrétiens respectent cela en
général.

Quelle est notre approche ? « Venez chez nous, apprenez notre langue, répondez a nos besoins » ou « Nous
viendrons chez vous, nous parlerons votre langue et nous répondrons a vos besoins. » ? N'apportons pas
les non-chrétiens a Jésus, mais apportons Jésus aux non-chrétiens, nous qui sommes son image. Notre
coeur de cible doit forcément étre a I’extérieur de nous, sinon nous nous servons nous-méme ! Ce coeur

! Daniel Liechti, « La meilleure évangélisation de I'Europe... », in Timothy Keller, Une Eglise centrée sur I’Evangile,
Excelsis, note n° 3, p. 604.



de cible est donc fait d’'une part des personnes avec qui nous sommes en contact en mode dispersé, et
d’autre part par les personnes au milieu desquelles nous vivons en mode réuni.

« La Bible détermine notre message, mais notre cible détermine le moment, le lieu et la maniére de le
communiquer », dit Rick Warren. « Les étres humains sont si différents qu’aucune Eglise ne peut a elle
seule toucher tout le monde. Nous avons besoin de toutes sortes d’Eglises pour atteindre toutes sortes de
gens. »

Si vous n’avez pas de public cible a I'extérieur, votre public cible est en fait la minorité la plus bruyante a
I'intérieur de votre Eglise. C'est elle qui va dicter le style et les priorités.

Mais alors, il y a un dilemme entre servir ceux du dedans ou du dehors ? Ne risque-t-on pas de négliger I'un
ou l'autre ? Non, il s’agit de servir les gens de I'extérieur en prenant soin de ceux a l'intérieur. Cela
commence par I"écoute : « Beaucoup de personnes cherchent une oreille qui les écoutent, mais ils ne la
trouvent pas parmi les chrétiens parce que ceux-ci parlent (peut-étre aujourd’hui chantent) quand ils
devraient écouter » (Dietrich Bonhoeffer).

Avoir un public cible dans un projet d’Eglise ne signifie pas que les autres personnes ne seraient pas les
bienvenues. Cela ne signifie aucunement que des personnes qui sortent du « cadre » auraient une
importance moindre. Avoir un public cible signifie que les questions de style, d’atmosphére et d’ambiance,
d’esthétique et de contextualisation de I'enseignement etc. sont prioritairement déterminées pour
rejoindre la sensibilité du public visé.

Soyons ensemble une communauté au service des gens que nous cOtoyons en semaine en mode dispersé
et au service de notre quartier quand nous sommes réunis.

Temoignage d’Olivier Fasel
Je suis pasteur de I'Eglise FREE a Bourguillon a mi-temps et conteur/formateur a c6té. Cela me donne
beaucoup de contacts avec des gens non-églisés, en marge ou complétement a coté !

Dans |’évangile de Matthieu, on lit: « Les portes de I’"Hadés ne prévaudront pas contre I'Eglise » (16.18).
L’Eglise, ca fait 2000 ans que ¢a marche, malgré nos questionnements ! L’hiver vient : on n’essaie pas de
vous convaincre qu’il faut changer. Le changement est inévitable et fait partie de notre vie, de nos saisons.
Nous vous invitons a écouter des gens qui sentent, qui observent, qui étudient ces changements,
indépendamment de nous !

La génération qui monte, Michel Serres I'appelle « petite poucette ». Elle est faite d’experts des pouces qui,
via leur smartphone, deviennent des experts du monde digital.

Une premiere expérience: j'ai une amie qui habite en Bretagne qui est illustratrice pour littérature
enfantine. Je lui ai partagé ma foi, mon amour de la Bible, etc. Elle est passionnée par le chamanisme. Elle
s’est fabriquée un tambour chamanique. Elle n’a aucune culture biblique. Dans nos correspondances, je lui
envoie un jour une Bible et un magnifique livre bien illustré pour introduire la Bible. Je m’attendais a
recevoir son ironie, ses objections (les Croisades, etc.). Mais pas du tout ! Elle était tres touchée de mon
envoi de ce livre, et reconnaissante de mon attention.

Une deuxiéme expérience : I'organisation d’un concert Gospel a Fribourg, organisé par Bonny B, un
musicien d’origine cambodgienne. Il y a eu 2 personnes a part ma famille, les autres étaient
programmateurs ©. Ca nous donne donc le temps de discuter. Il cherchait un pasteur intéressé a venir
dans sa formation de chorale Gospel pour en faire un vrai « culte » !

Un dernier exemple : une personne d’origine serbe m’a posé plein de questions sur I'Eglise orthodoxe et je
I’ai donc envoyée dans cette Eglise pour les poser. Mais il est resté chez nous ! Il n’a pas été éduqué dans la
foi. « Mon pere orthodoxe et ma mére catholique m’ont laissé libre. Je suis donc devenu bouddhiste ! J'ai
méme rencontré le Dalai Lama ! » En été, il revoit une jolie fille qu’il ne s’attendait pas a revoir ! lls ont
commencé a fréquenter. Elle I'a invité plusieurs fois dans cette Eglise, le pasteur était sympathique ! » Il a
été invité dans le cadre du cours 42 jours pour ses amis. Lors de discussions en petit groupe, une phrase

6



d’une des membres I'a marqué : « Dans notre Eglise, nous sommes libres ! » Il a pris conscience que sa foi a
commencé au moment ou il a réalisé qu’il était libre de croire ou pas. Il a continué son cheminement et
écrit : « L'essentiel, ce n’est ni I'orthodoxie, ni le catholicisme, mais de se tourner vers les évangiles. » Je I'ai
rencontré pour préparer leur mariage, ne sachant de lui que le fait qu’il était bouddhiste ! J’ai été frappé en
réalisant qu’il s’était converti, discrétement mais réellement. J'ai eu 'audace de préparer ce mariage et
finalement, malgré moi, le Seigneur I'a touché et travaillé, avec le concours de cette jeune fille chrétienne
qui a témoigné efficacement ! Il se prépare actuellement pour son baptéme.

Témoignage d’'Emmanuel Schmid

Jaimerais illustrer par un témoignage a quel point notre société a changé. On a longtemps parlé de
conversion « a la Paul sur le chemin de Damas » (Ac 9.3-6). Aujourd’hui pour évoquer I'entrée en foi
chrétienne, on parle plutét de « chemin d’Emmais » (Luc 24.13-35).

Un pere de famille passe par un divorce. |l n’a aucune éducation chrétienne. Mais sa fille lui demande de lui
parler de Dieu, de raconter des histoires de la Bible. Elle veut méme aller a I'Eglise. Un jour, a Lausanne, elle
lui propose d’entrer dans la Cathédrale et il y vit quelque chose de « mystique » trés fort. Il cherche une
Eglise et voit qu’il y en a une a 2 pas de chez lui, gu’il ne connaissait pas. || déménage alors a Lutry. Il refait
une recherche et tombe sur la Margelle. Il vient au culte et s’engage pour les nettoyages. Parallélement, il
tombe amoureux de sa voisine, dont la maman est chrétienne a Cossonay. Ils cheminent et souhaitent se
faire baptiser. Mais, comment faire ? Il attend sa 2°™ fille d’'une femme avec qui il n’est pas marié. Le
Conseil dit : « On ne s’est méme pas posé la question parce que c’est tellement évident que Jésus a changé
sa vie | » Alors, on le baptise... Lors du baptéme, il dit de sa compagne : « Je vous présente ma future
épouse ! ». Elle se met a pleurer, parce que c’est en méme temps sa demande en mariage envers elle !

On voit donc que les schémas classiques sont bouleversés, mais Dieu est puissamment a I'ceuvre !

Le mandat de faire des disciples.

I me semble que dans le Nouveau Testament, I'ordre donné a Jésus a ses disciples n’est pas d’évangéliser,
mais de faire des disciples. Ce changement est typique de la chrétienté : on séquence un processus (le
discipulat) et on n’en garde qu’une partie (I'évangélisation). Or, I’évangile de Matthieu, qui est un manuel
de discipulat, commence par : « Je ferai de vous des pécheurs d’hommes » et se termine par : « Faites des
disciples de toutes les nations ! »

Notre ministere particulier de pasteurs est de faire des disciples capables d’en faire d’autres. Est-ce que
notre vie d’Eglise favorise la multiplication de disciples ? Comment évaluer notre impact ? Est-ce qu’on
mesure |'effort (combien on a distribué, etc.) ou le résultat et si oui lequel ? Est-ce que notre Eglise grandit
par une augmentation des disciples qui font des disciples ? Nous poser ces questions nous permet
d’éliminer les activités (qui prennent du temps et des ressources) et qui ne favorisent pas la formation de
disciples.

Mesurons I'utilité des activités de I’Eglise a 'aune de cet impératif de faire des disciples. Nous sommes a
la fois complétement engagés a cela et totalement dépendants de I'action de Dieu.

Les Eglises les plus « évangélisantes » ont ces caractéristiques :

e Elles ont une approche intentionnellement tournée vers I'extérieur (consciente qu’elles ont une
mission dans ce monde)

e Elles ont un leadership pastoral consacré, affirmé, bibliquement pertinent et nourrissant.

e Elles valorisent les 2 principales « portes d’entrée » que sont le culte dominical et les petits
groupes. (Exemple de mon engagement pastoral a Amiens : je sentais que c’était la fin de I'époque
ou des inconnus pouvaient parler a des inconnus et que I'Eglise devait étre le lieu ordinaire de
I’évangélisation. Mais nos cultes demandaient une certaine acculturation. Nous avons fait des
cultes d’évangélisation « aseptisés » : pas de sainte céne, pas trop de chant, pas de priere
spontanée... Les chrétiens étaient stressés et se demandaient s’il y avait des non-chrétiens ! Et les

7



invités devaient le sentir | On a eu des invités qui se sont trompés de dimanche et sont venus a un
culte ordinaire, en disant : « Aujourd’hui, c’était bien ! »)

e Elle s’assure que les autres départements soient aussi des portes d’entrées (diaconie, ainés, chorale
gospel, etc.) pour accueillir des non-chrétiens (A Paris dans My Gospel Church, le groupe de service
qui installe le lieu de culte sur une péniche fonctionne comme un groupe de maison et accueille des
non-chrétiens. C’est une porte d’entrée !)

e Elles valorisent I'interaction entre Eglise dispersée et Eglise réunie

e Elles prient pour les amis non-croyants nommément ! En général, ce sont dans des trios de priére,
qui se soutiennent, s’engagent a lire la Bible, prient pour les amis non-croyants et s’intéressent a
leur cheminement. Les amis restent des amis, méme s’ils ne veulent plus parler de la foi.

e Elles suivent de maniere adaptée et personnalisée les personnes qui sont venues au culte et
encouragent rapidement les nouveaux venus a participer aux services de la communauté et aux
petits groupes. Les gens veulent se rendre utiles, servir, etc. On ne parle pas d’engagement dans
des ministéres spirituels. On peut discuter sur les musiciens par exemple...

e Elles ont un processus clair, accessible et reproductible pour favoriser le discipulat.

Discipulat

Le discipulat, dans le Nouveau Testament, est un processus qui commence avant la conversion (les gens ne
sont pas disciples a ce moment, mais le processus peut déja étre qualifié de discipulat). Dans notre Eglise,
est-ce que ce processus est clair, accessible et reproductible ?

Autrefois, on mettait I'accent sur I’évangélisation et I'appel a la conversion. On n’a plus le contexte ou I'on
peut se concentrer sur ces 2 étapes. On doit donc réfléchir au début du processus (temps d’appartenance)
et a sa suite. Le processus arrive a son terme non pas lorsque quelqu’un s’est converti ou a quelques bases
théologiques. Il s’arréte quand le disciple est apte a en faire de nouveaux. La, c’est fait !

Nous sommes d’accord que tous les fruits ne sont pas visibles dans leur intégralité. Il y a une marge
d’erreur dans notre discernement. Mais, il doit quand méme y avoir du fruit visible, en tout cas en partie. Et
le fruit, ce sont des disciples, donc ¢a se compte ! On ne peut pas se cacher derriére I'excuse que tous les
fruits seraient invisibles. Le Nouveau Testament parle clairement de chiffres pour dénombrer les disciples !

Le disciple n’est pas un étudiant en théologie. Ne confondons pas ! Un disciple est quelqu’un qui

1) suitle Maitre,

2) poursuit sa mission,

3) ausein de la communauté des disciples,

4) et qui est envoyé dans le monde pour batir par le Saint-Esprit le Royaume de Dieu.

Le pasteur n’est pas non plus le formateur unique des disciples. Faire des disciples est le job de chaque
disciple ! Si ce n’est pas uniquement le job du pasteur, il faut des outils simples pour que les disciples en
cours de formation puissent déja en former d’autres. Le pasteur doit rapidement dire a quelqu’un de
fraichement converti : « A qui peux-tu transmettre L'Evangile ? Et moi, je t'aiderai a faire cela. » La plus
grande partie des chrétiens (hors ceux qui sont trop en convalescence) sont encouragés et grandissent
lorsqu’ils peuvent transmettre ce qu’ils ont recu a d’autres. Et ils ont déja un bagage suffisant pour le faire.
Ceci devrait étre notre mission : « En nous inscrivant dans la mission de Dieu, notre mission est de faire
des disciples qui en feront d’autres. »

La clé de la santé, du développement, de I'extension et de la revitalisation de I'Eglise, n'est pas de faire
davantage d’actions d’évangélisation spécifiques, mais de favoriser la multiplication : des disciples qui
font des disciples ; des ministéres qui suscitent des ministéres ; des Eglises qui implantent des Eglises.

6 moyens s(rs de rater le discipulat !
e Considérer que le discipulat ne concerne qu’une certaine catégorie supérieure de chrétiens : non,
il n’y a pas d’un c6té les chrétiens et de I'autre les disciples ! C’est en étant disciples qu’on devient
des chrétiens, c’est-a-dire des « petits Christ » !



Penser que la prédication dominicale constitue le principal moyen pour faire des disciples : cela
ne suffit pas ! La mission doit étre prolongée, vécue et pas seulement écoutée.

Assimiler le discipulat a la connaissance biblique au lieu de veiller a créer une culture du
discipulat au sein de la communauté. Une culture, c’est plus qu’une série de connaissances. 2Tim
2:2 ne parle pas du discipulat (généralisé), ¢a inclut de la pratique, des habitudes.

Proposer un programme de discipulat en x legons et penser que cela produit automatiquement
de meilleurs disciples. On commence par étre un disciple qui partage ce qu’il a recu avant
d’acquérir de la connaissance. On peut encombrer et rendre silencieux des chrétiens, si on laisse
entendre qu’on doit avant tout acquérir des connaissances.

Laisser croire que la vie de disciple ne demande pas d’effort parce que tout est grace. La vie de
disciple est exigeante, Jésus le dit trés clairement, qu’il y ait persécution ou simplement a cause de
notre nature. C’'est pour cela que I’on a besoin d’une communauté de disciples.

Ne pas étre intentionnel et ne pas développer un écosystéme au sein de I’Eglise pour aider a faire
des disciples qui font d’autres disciples : Souvent en faisant des visites, je constate que certaines
Eglises n’ont rien balisé comme processus simple, claire et efficace pour avancer dans le discipulat
et accompagner nos amis...

Qu’est-ce qu’un écosysteme ?

La communauté a une fonction pour ses membres et pour le
monde. Qu’est-ce qui est nécessaire pour cela ?

Comment ces éléments se comportent-ils ? Dans un écosysteéme,

B sysleue |

Lﬂ- wv«uq.uuaw’é

Culte : fonction pour le croyant (adoration) et ses amis
(observation, compréhension)

Petits groupes : priere, étude de la Bible

Ministere pastoral : formation, croissance, équipement
Mini-groupes de redevabilité : lecture de la Bible et priere
pour les non-croyants en groupe de 3 hommes ou 3
femmes.

chacun nourrit et renforce I'autre. Ne pensons pas en termes de
réunion mais d’écosystéme ! Et essayer d’en faire le moins possible !

BATIR UN ECOSYSTEME POUR LES DISCIPLES

Point d'entrée Principes Objectifs
Un lieu d'adoration, de Etre ressourcé par la Parole et
Le culte rencontre communautaire, I'Esprit, donner activement
pour soi et ses amis corps a la communauté
Les sroupes de Un lieu de vie inter- Rencontre, partage, soutien,
group générationnel, d'enseignement |cheminement des chrétiens et
maison . ; ,
et dintercession non-chrétiens
- Un lieu de service et de Grace aux talents des
La « troisieme » : . ;
rencontre ouvert, amical et | membres, servir les habitants
porte
rayonnant de nos valeurs et créer la confiance
" Un lieu d'exhortation a la S'engager a lire la Parole de
Les mini-groupes . . R
o croissance personnelle dans la | maniére conséquente et a
de redevabilité . : , .
piété et le témoignage partager 'Evangile

Des personnes ressources pour| Encourager chaque disciple a
la formation, et le discernement | servir Dieu et son prochain et
des vocations a faire d'autres disciples

Les ministéres
pastoraux




Pourquoi réfléchissons-nous si peu a ce genre de choses, alors justement qu’on a peu de moyens et de
temps ? Concentrons-nous, focalisons-nous sur |’essentiel : faire des disciples !

Comment mesurer la croissance d’une Eglise ?
Trois facteurs complémentaires :

e Une Eglise qui grandit par des conversions avec des disciples qui font d’autres disciples
e Une Eglise qui génere des ministéres pastoraux
e Une Eglise qui envoie des implanteurs capables de conduire des nouveaux projets.

Questions-réponses

Donner quelques exemples d’'un processus de discipulat efficace, simple, reproductible ? Pour moi, c’est
I’écosysteme que j'ai décrit qui est un bon processus. Si les différents éléments sont ajoutés I'un aprés
I'autre, c’est souvent au niveau du culte qu’il faudrait commencer. Puis, aux petits groupes : est-ce juste
des lieux de rencontres de chrétiens ou certains pourraient-ils s’ouvrir a d’autres ? Il faut vraiment créer les
conditions pour que les chrétiens puissent amener leurs amis.

Par rapport a I’ADN dans la feuille d’évaluation « chaque personne a les moyens de connaitre comment
faire le prochain pas ? », j'entends : est-ce que les infos nécessaires pour se connecter a la suite aprés le
culte ont été données clairement ? Qui contacter pour quoi ? Une des clés pour transmettre la vision de
I’Eglise, ce sont les annonces. Or, c’est souvent la partie la moins bien préparée ! Mais c’est la qu’on peut
vraiment glisser des éléments de vision | Méme en disant merci pour un engagement, on peut rappeler
POURQUOI on I'a fait. Ainsi, les annonces devraient étre faites par le leader.

Les programmes pour adultes ont été abordés, mais qu’en est-il des enfants ? Depuis quelques années, on
voit des programmes pour les enfants qui sont de véritables parcours de discipulat, méme s’ils ne sont pas
encore engagés.

Qu’en est-il des formes de culte alternatives ? C’'est une question secondaire. Il faut d’abord définir qui est
notre public cible (on ne le choisit pas vraiment), puis évaluer nos capacités, moyens et convictions, et
mettre cela en lien. Si I'on arrive a la conclusion qu’une forme alternative est la meilleure, allons-y ! Il faut
que la forme corresponde a la mission de faire des disciples au mieux, pas a un besoin de fantaisie ou
d’extravagance. On est souvent déja ressentis comme exotiques en tant qu’évangéliques !

Un exemple du public cible ? Ce sont les gens auprés desquels on vit : 1) les quelques amis/collégues que
chaque membre rencontre régulierement et naturellement durant sa semaine. 2) Les gens
géographiquement proches du lieu ol I'Eglise se réunit (sans étre trop étroits sur cette définition).
Idéalement, il faudrait que ces 2 cercles soient les plus conjoints possibles, parce que c’est a l'intersection
que les fruits se portent (puisqu’ils connaissent une personne et peuvent la voir vivre dans sa
communauté). Et a I'avenir, il faudrait encore rapprocher les deux cercles, sous l'influence du mouvement
« local ».

Quid des Eglises de maison ? Dans notre situation en postchrétienté, il me semble que pour la plupart des
gens, I'Eglise de maison est trop petite, trop privée. lls s’attendent a ce qu’il y ait une Eglise officielle et plus
large que le petit groupe... Je ne crois pas que les Eglises de maison soient une réponse plus pertinente.

10



