FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

La Trinité

. DEVELOPPEMENT BIBLIQUE DE LA DOCTRINE

1.) FAUT-IL CHERCHER LA “TRINITE” DANS L’ANCIEN TESTAMENT ?

La clé: |la révélation progressive! Dans sa sagesse souveraine, Dieu a choisi de se faire connaitre
progressivement, et c’est dans le Nouveau Testament que nous trouvons la révélation de qui est
Dieu en tant que Pere, Fils et Saint-Esprit.

Mais: cela ne veut pas dire qu’il y ait incompatibilité entre ’A.T. et le N.T. Un pas énorme dans la
révélation de qui est Dieu “en lui-méme”, oui! Et un changement dont il n’y a plus de retour
(engagement réel de Dieu dans I'histoire, il s'adapte au déroulement du temps dans la révélation de
qui il est).

Voir annexe 1: “La révélation progressive de Dieu et le développement de la doctrine”

Par contre, avec la lumiére que nous apporte le N.T., certains éléments de I'A.T. prennent une
signification nouvelle.

NB: Importance de la notion d'accommodement: en théologie chrétienne, le terme est utilisé pour
exprimer le fait que Dieu se fait connaitre aux hommes avec des termes et d'une maniére appropriés
pour que l'intelligence humaine puisse les comprendre. L'exemple le plus important et pour
I'homme et pour Dieu est l'incarnation de Jésus-Christ — Dieu qui prend la forme humaine.

2.) LIENS ENTRE L’ANCIEN ET LE NOUVEAU TESTAMENT

“ECOUTE ISRAEL, L'ETERNEL NOTRE DIEU, L’ETERNEL EST UN.” (Dt. 6:4)
La confession de foi de I'A.T.: “Dieu est un, il n’y a qu’un seul Dieu, I'Eternel, Dieu unique!”
Confession de base, forteresse contre le polythéisme (cf. contexte religieux du monde de I'AT).
Deux clés pour faire le lien entre I’'A.T. et le N.T.:

1.) Exode 3:14, “Je suis celui qui suis :” Dieu se fait connaitre comme ‘étre personnel’, qui existe par
lui-méme, qui a plénitude de vie en lui-méme de facon dynamique et souveraine. Il ‘se suffit’ a lui-
méme.

- Ce nom est indissolublement lié a I'action de Dieu, comme l'indique la promesse qu’adresse Dieu
a Moise d’agir selon son alliance (6:6-8). En méme temps, ce Dieu qui fait connaitre son nom a Moise
s’engage: “Je serai avec toi.” (3:12) L'étre et le faire en Dieu sont inséparablement liés et
s’interprétent I'un I'autre.

Dans tout I’A.T., Dieu vient vers son peuple, cherche la relation et la communion, s’offre en alliance
- et la présupposition est toujours la méme: Dieu est entierement cohérent en ce gu’ll fait.

Dans le N.T., ce sont les “moi, je suis” - paroles du Christ qui rappellent I’étre de Dieu. Dans I'Evangile
de Jean, plusieurs fois que Jésus utilise intentionnellement les mots “moi, je suis,” on le persécute
pour blasphéeme, parce qu’il se fait I'égal de Dieu: Jean 8:58: “En vérité, en vérité, avant gu’Abraham
fOt, moi, je suis (égd eimi).”

Répartir ces paroles en 3 groupes avec des structures de grammaire différentes:

1.) Sans complément de prédicat: 8:24, “si vous ne croyez pas que moi, je suis, vous mourrez
dans vos péchés;”, 8:28, “quand le Fils de 'homme sera élevé, alors vous connaitrez que moi, je suis,
et que je ne fais rien de moi-méme...;”, 8:58: “En vérité, en vérité, avant qu’Abraham fat, moi, je
suis (égb eimi).” Aussi 13:19.

Arriere-plan de I'A.T.: moins Ex. 3:14, que la LXX traduit en grec “ho 6n,” (“celui qui existe”).
Plut6t Esaie 43:10, 45:18 (et 41:4, 43:13, 46:4; 48:12; Dt. 32:39, ou la LXX traduit 'hébreu “ani h(’”
(“Je suis”) ou ““ani yhwh” (“Je suis I'Eternel”) avec “egb eimi.” Révélation de Dieu a son peuple.




FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

2.) Complément de prédicat sous-entendu: 6:20, 18:5. D’apreés les contextes, il y a clairement
plus ici gu’un simple homme:
- 6:20: Jésus s’était soustrait a la tentative de la foule de le faire roi (6:15), mais seulement pour se
révéler maintenant comme quelqu’un de plus grand encore qu’un Messie humain envoyé par Dieu.
Il vient de facon surnaturelle rejoindre les disciples pour les conforter et les rassurer.
- 18:5,8, “c’est moi,” cf. 18:6, “Des que Jésus leur dit, “C'est moi,” ils reculerent et tomberent.” (Ce
dernier texte rappelle la réaction, notamment a |I'occasion de visions, d’hommes devant la présence
de Dieu: cf. Ez. 1:28, Dan. 10:9, Ac. 9:4, Ap. 1:17).

3.) Avec complément prédicat exprimé: ces textes sont davantage associés a la fonction de
Jésus. 6:35, 41, 48, 51, “le pain de vie;” 8:12, “la lumiere du monde;” 10:7,9, “la porte (des brebis);”
10:11, 14, “le bon berger;” 11:25, “la résurrection et la vie;” 13:19, “je vous le dis a présent, avant
gue |'’évenement n’arrive, afin que vous croyiez quand cela arrivera que moi, je suis;” 14:6, “le
chemin, la vérité et la vie;” 15:1,5, “la (vraie) vigne.”
- Comme nous allons le voir plus tard, par des affirmations comme Jean 14:10, “je suis dans le Pére
et le Pere est en moi,” Jésus insistera sur le fait que son propre “je suis,” sa propre existence est
fondée dans I'union d’étre entre le Pére et le Fils.

2.) L’accent sur l'unité de Dieu dans I’A.T. n’exclut pas que de différentes maniéres soit suggéré
une certaine pluralité au sein de Dieu.

Deutéronome 6:4: “Ecoute Israél, I’Eternel, notre Dieu, I'Eternel est un (‘echad’).”

“echad,” mot qui peut désigner ‘un’ (nombre cardinal), ‘premier’ (nombre ordinal), ‘unique’,
‘chaque’, ‘un certain’, ‘seul’, ‘quelques-uns’ (pl.). Dérivé d’un verbe qui signifie “unifier.”

Utilisé dans Geneése 2:24, “ils deviennent une seule chair.” N'implique pas automatiquement une
unité numérique, I'accent est plutot sur la qualité de Dieu (comme adjectif qualificatif), insistant sur
le cO6té unique de Dieu, ce qui n'impose pas une monade.

“Elohim,” un pluriel, et des pluriels utilisés a différentes occasions: Gn. 1:26, (“faisons ’lhomme a
notre image” - elohim qui parle); 3:22, (“maintenant que 'homme est devenu comme 'un de
nous”); 11:6-7, (Tour de Babel: “Allons, descendons!” - Yahweh qui parle)

Esaie 6:3: “Saint, saint, saint!” v.8: “Qui enverrai-je? qui ira pour nous?” cf. Apoc. 4:8.

--> Différentes manieres d’expliquer/interpreter ces pluriels: résidus d’un age polythéiste; pluriel de
majesté; expression de la délibération de Dieu avec la cour céleste (anges); ou une indication de la
richesse de I’étre de Dieu, qui se fera connaitre plus pleinement par la suite?

Textes ou I’Eternel est cité en méme temps que Sa parole/I’ange de I’Eternel/I’Esprit de I’Eternel:
Ex. 14:10-31: I'Eternel parle (v.15); I'ange de Dieu (v.19); la colonne de nué (signe de la présence de
Dieu, v.19-20); le vent (v.21, cf. 15:8, “au souffle de tes narines/sous I'action de ton vent”).

Esaie 63:7-64:11: |a grande tendresse de I'Eternel pour Israél, qui a été lui-méme dans la détresse a
cause de leur détresse (v.7,9); I'Eternel appelé “notre Pere” (63:16 - 2x, 64:7); la présence de “I'ange
qui est devant sa face,” (63:9); la présence du Saint-Esprit qu’lsraél a attristé, cet Esprit que Dieu a
mis au milieu de son peuple et qui I’a conduit au repos (63:10-14).

Aggée 2:4-6: Dieu qui est avec son peuple “avec la parole gu’il leur a donné, et son Esprit se tient
au milieu d’eux.”

—> Extensions de la présence et activité divines: I’Ange de Dieu (cf. Gen. 16:17f; 17:1; 18; 22:11,15;
31:11f; Ex. 3:2,14; Jug. 2:1), la Parole, I'Esprit de Dieu, la Sagesse de Dieu (Proverbe 8).

N.B. Dans la tradition chrétienne, les 3 visiteurs d’Abraham de Genese 18 ont souvent été
interprétés comme illustration de la Trinité (ce qui est un anachronisme)!




FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

3.) LE NOUVEAU TESTAMENT ECLAIRE, COMPLETE ET DEPASSE L’ANCIEN: L'EXEMPLE DE LA
CREATION

BUT: lllustrer comment le N.T. se base sur I’A.T., mais le compléte, I'interprete, parfois le dépasse:
la révélation est progressive.

- “Au commencement Dieu” (Genese 1:1), Il est présent, a I'oeuvre: la présupposition, Dieu est |3,
et créé souverainement. La création de I'univers dépend entierement de la libre volonté de Dieu. A
la lumiére du N.T., on peut affirmer que Dieu le Pére est la cause originelle de tout ce qui a été
créé. cf. Ps. 33:6 : “Les cieux ont été faits par la parole de I'Eternel, et toute leur armée par le souffle
de sa bouche.”

- Par la Parole, paralléle avec le prologue de I'Evangile de Jean: la Parole, une personne, Celui qui
est venu dans le monde, Jésus-Christ, le Fils du Pere (Jn. 1:1-3). Cf. aussi Col. 1:13-20, Héb. 1:1-3.
Le N.T. affirme que la création est déja déterminée christologiquement, avec le salut en Christ en
vue: Eph. 1:4-6. Christ est donc le médiateur de la Création - ceci peut étre affirmé seulement a la
lumiere du N.T..

- La_présence de I'Esprit qui planait au-dessus des eaux, Genese 1:2: 'Esprit est I’agent de la
création;

cf. aussi Psaume 104:30 (“Tu envoies ton souffle - ruach: ils (les animaux) sont crées, et tu
renouvelles la face du sol”); 139:7-10 ('omniprésence de |’Esprit de Dieu); Esaie 40:12-14
('omniscience de I'Esprit de Dieu); Job 33:4 (discours d’Elihou, “I'Esprit de Dieu m’a formé, et le
souffle du Tout-Puissant me fait vivre”). L'Esprit est donc le souffle de vie, de toute vie dans |'univers.
--> Agent puissant de création: a l'origine; le “souffle” mentionné au début de la “re-création” a
I’'apogée du déluge (Gn. 8:1); a la création d’Israél - en sauvant le peuple a travers I'eau de la mer
rouge (cf. ci-dessus, Ex. 14:19-20, 15:10); a la création de I'Eglise (Actes 2).

CONCLUSION

Il est possible et approprié, a la lumiere du N.T., d’interpréter les instances d’'immanence divines
dans I'A.T. (personnifications de Dieu, en particulier 'ange de I'Eternel) comme “anticipations” de
I'incarnation du Fils; de méme, si le Saint-Esprit n’est pas présenté clairement dans I’A.T. comme
étre personnel de la méme maniére que dans le N.T., il n’est pas moins présent comme puissance
libre, créatrice, Dieu actif dans et envers la Création (voir en particulier Ezéchiel 37).

4.) DEVELOPPEMENTS DANS LE NOUVEAU TESTAMENT

1.) Le témoignage des Evangiles Synoptiques et des Actes

JESUS-CHRIST SE SITUE DANS LE MONOTHEISME JUIF

Marc 12:28-30 (et paralleles, Mt. 22:34-40, Lc. 10:25-37, mais les paralleles omettent Dt. 6:4a!):
guestion du plus grand commandement posée par un scribe, réponse Jésus: “Voici le premier:
Ecoute Israél, le Seigneur, notre Dieu, le Seigneur est un ...”

-> Adoption du Shema! Ce qui ne 'empéchera pas de se faire connaitre progressivement comme
Fils de Dieu!

JESUS MANIFESTE UNE AUTORITE UNIQUE: annonce de la Parole, modification de la loi (“mais moi,
je vous dis”); pardon des péchés; actes puissants ...

JESUS EST PRESENT PARMI CEUX QUI PRIENT LE PERE EN SON NOM: Mt. 18:19-20; c’est a cause de
cette présence que le Pére exauce!

LA FORMULE BAPTISMALE DE MATTHIEU 28:19-20

v.19: Cette formulation triadique peut avoir ses racines d’A.T. dans la triade apocalyptique de Dieu,
Fils de ’'homme/Elu et I’Ange dans Daniel 7, Ezék. 1 (cf. 1 Enoch 14).

v.20b: “Je suis avec vous:” c-a-d. Je suis et continuerai d’étre ... Cette formulation d’alliance forme
une inclusion avec 1:23; cf. 18:20.




FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

LUC, cf. p.ex. Luc 10:21-24 (parallele Matthieu 11:25-27)
v.21a: Lien avec ce qui précede (v.17-20): selon Luc, c’est apres avoir souligné que les disciples
appartenaient a Dieu (= allaient étre éternellement ses freres) qu’il “est rempli de joie,” “éclate de
joie” par le Saint-Esprit. C'est la joie du Fils de partager le royaume éternel avec les disciples - et
ceux qui les suivront.
- Le Fils, par I'Esprit, prie et remercie le Pére: un rare flash sur la communion et la communication
du Dieu trinitaire!
Cette louange rappelle que dans toute son activité précédente et celle qui va encore suivre, le Fils
est radicalement tourné vers le Pére, dépendant de Celui qui I'avait envoyé. Elle nous rappelle que
le Fils, a son baptéme, avait été rempli du Saint-Esprit. C'est par le Saint-Esprit qu’ll a ensuite
annonceé le royaume, enseigné, guéri les malades, chassé les démons. Par la mention de I'Esprit dans
notre passage, nous apprenons que pour le Fils, I'Esprit-Saint qui I'habitait était source de joie
débordante.
v.21b: - c’est aux “petits enfants,” aux “tout petits” - attitude de foi, dépendance

- la souveraineté du Pere: c’est lui qui a décidé ainsi - “dans sa bonté” (= la volonté de sauver),
cf. 1 Cor. 1:21, (“En effet, la ou la sagesse divine s’est manifestée, le monde n’a pas reconnu Dieu
par le moyen de la sagesse. C’'est pourquoi Dieu a jugé bon de sauver ceux qui croient, par un
message qui paralt annoncer une folie.”)
v.22: - en ce qui concerne la révélation, délégation des pleins pouvoirs par le Pére au Fils (et en
méme temps réciprocité de la capacité et de la volonté de révélation)!

- AU CENTRE: LA CONNAISSANCE DU FILS ET DU PERE!

(cf. Jean 17: “Or, la vie éternelle, c’est qu’ils te connaissent, toi, le seul vrai Dieu, et celui que tu as
envoyé, Jésus-Christ.”)
ACTES 2:33, 5:31-32, 7:55-56, 10:38, 20:28 (expériences et interprétations d'expériences)

2.) L’apotre Paul se situe dans le cadre du monothéisme juif, mais ...

Dans son étude exhaustive du réle de I'Esprit dans Paul, Gordon Fee (God’s Empowering Presence,
cf. Bibliographie) démontre par une exégese soigneuse a quel point I'lapotre Paul était trinitaire dans
son expérience du salut en Jésus-Christ (y compris la vie nouvelle) vécu concretement par I'Esprit.
Quelqgues textes-clé, explicitement trinitaires:

Galates 4:4-6 (+ parallele Rom. 8:14-17): la “Trinité économique,” voir aussi p.ex. Actes 2:32-33!

2 Corinthiens 13:13: “Que la grace du Seigneur Jésus-Christ, I'amour de Dieu et la communion du
Saint-Esprit soient avec vous tous!” Paul utilise cette formule de bénédiction non pas dans un
raisonnement théologique ou pour prouver quelque chose; elle est naturelle pour lui.

Résume I'expérience de la vie chrétienne:

- I'amour de Dieu (le Pere) comme base; cf. Rom. 5:1-11, 8:31-39 ; Eph. 1:3-14

- la grace du Seigneur Jésus-Christ, qui a donné expression concréete a cet amour (souffrance et mort
du Christ - moyen de salut)

- la communion du Saint-Esprit, qui rend effectif 'amour et la grace divins dans la vie du croyant et
de la communauté des chrétiens

1 Corinthiens 12:4-6: invitation a élargir la vision de I'activité riche et diverse de Dieu en faveur des
croyants!

Contexte: Paul souligne et expose |'unité dans la diversité des dons et services dans la communauté
chrétienne. Le fondement: I'activité de la tri-unité divine. Exprimé ici: |'égalité des trois “personnes”
divines, par trois clauses paralleles, avec trois termes complémentaires qui sont attribuées a chaque
personne (charismes a I'Esprit, services au Seigneur - titre surtout réservé a Jésus-Christ, et modes
d’action, lit. “énergies,” a Dieu - nom de préférence attribuée au Pére).

Ephésiens 4:4-6: les activités distinctes du Dieu trine, comme dans 1 Cor. 12!




FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

L'oeuvre de salut du Dieu trinitaire:

Rom. 5:1-8, 2 Cor. 3:1-4:6, Eph. 1:3-14, Tite 3:4-7.

Egalement: 1 Thess. 1:4-5, 2 Thess. 2:13, 1 Cor. 1:4-7, 2:4-5, 2:12, 6:11, 6:19-20, 2 Cor. 1:21-22, Gal.
3:1-5, Rom. 8:3-4, 8:15-17, Col. 3:16, Eph. 1:17, 2:18, 2:20-22, Phil. 3:3,

Deux textes particuliers a mentionner:

1 Corinthiens 8:6: “Néanmoins, pour nous, il n'y a qu’un seul Dieu, le Pére, de qui viennent toutes
choses, et pour qui nous sommes, et un seul Seigneur, Jésus-Christ, par qui sont toutes choses et
par qui nous sommes.”

- Développement révolutionnaire comparé a I'A.T.: le Seigneur Jésus-Christ “ajouté,” trouve sa
place a coté de Dieu le Pere!

En méme temps, a la fin des temps, Jésus-Christ remettra tout pouvoir au Pere, “afin que Dieu soit
tout en tous.” (1 Cor. 15:28) Henri Blocher écrit a ce sujet: “ ... I'égalité des Personnes, qui sont une
seule substance (N.B., terme théologique trinitaire développé ultérieurement) s’accorde
parfaitement avec leur ordre dans la distinction; le Fils est subordonné au Pére sans préjudice pour
I'églaité ...” (voir Bibliographie, “Articles”).

1 Corinthiens 2:10-13: L’Esprit comme celui qui sonde les profondeurs de Dieu et les expose aux
croyants!

Il est trés intéressant de mettre ce texte en parallele avec Romains 8:26-27: I'Esprit qui sonde nos
coeurs et intercéde adéquatement par des “soupirs inexprimables,” selon Dieu!

- Le Saint-Esprit est a la fois le représentant du Pére et du Fils dans le chrétien, et le représentant
du chrétien auprés de Dieu !

3.) Autres auteurs du N.T.
- PIERRE: 1 Pi. 1:2, 4:14

- JUDE 20-21

- HEBREUX 6:4-6, 10:29

4.) Un auteur-clé pour le développement ultérieur: JEAN

- Voir ci-dessus I. 2.), concernant les “Je suis” de Jésus. Aussi particulierement le Prologue, et
I'affirmation de Thomas qui est comme un point culminant de I'Evangile: “Mon Seigneur et mon
Dieu!” (20:28)

- C'est a Jean aussi que nous devons la révélation plus détaillée de I'envoi de I'Esprit, surtout dans
les chap. 13-16. Pour tout ce développement, le rappel de Luc 10:21-22 et Matthieu 11:25-27 est
important! L'auteur de I'Evangile de Jean n'invente pas de toutes pieces une nouvelle théologie.
Dans I’Evangile de Jean:

- Dans le prologue, 1:1-3, affirmation que

- la Parole est AVEC Dieu (donc distincte de lui)

- la Parole EST elle-méme Dieu (de “nature” divine) — voir encore 1 :18, 5 :18, 10 :33, 12 :45, 14 :8-
11, 20 :28 ; (et ailleurs : Phil. 2 :6, Col. 1 :15 ; Hébr. 1 :3)

- Jésus-Christ est le Fils éternel du Pere éternel, sans lui, nous ne pourrions pas connaitre le Pére:
“Personne n’a jamais vu Dieu; Dieu le Fils unique, qui est dans le sein du Pere, lui, |'a fait connaitre.”
(Jean 1:14,18; cf. 6:46, 8:14-19,23)

Jean 1:32-34: Le témoignage de Jean qui a vu descendre |'Esprit sur Jésus, et qui a recu de Dieu le
témoignage que Jésus baptisera dans le Saint-Esprit. Confession: “celui-ci est le Fils de Dieu.” Jésus
a recu I'Esprit sans limite, 3:34.

Jean 3:5-8: Le role souverain de I'Esprit (cf. 1 Cor. 12:11, I'Esprit qui distribue les dons a chacun
comme il veut). Et voir aussi 6:63, I'Esprit qui vivifie.

Jean 5:16-46: Jésus se fait I’égal de Dieu (v.18, “isos,” égal;” ici, en agissant avec une pleine liberté
par rapport au commandement de Dieu sur le Sabbat; cf. Phil. 2:6).

5



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

Dépendance du Fils du Pere, et unité d’action (v.19, ici, Jésus se place vraiment sur un méme niveau
avec le Pére, méme s’il se dit dépendant du Pere). Centralité de la relation d’amour Pére - Fils (v.20).
Le Fils donne la vie a qui Il veut (v.22), jugera (v.23), “pour gue tous honorent le Fils COMME ils
honorent le Pere. Celui gui n’honore pas le Fils n’honore pas non plus le Pére quil’'a envoyé.” (v.23)
Jean 7:37-39: L’Esprit (pleinement actif en et au travers de Jésus) qui doit encore étre donné, et qui
deviendra source d’eau vive dans ceux qui croient au Fils.
Jean 10:27-30: Tout ce que le Fils a fait pour nous, Il I'a fait en parfaite unité avec le Pere. Ainsi, dans
ce qu’est et fait le Fils, nous voyons le Pére - le Pére nous est révélé en Jésus.
Jean 10:38: Par la “foi” dans les oeuvres que Jésus fait, savoir que “le Pére est en moi et moi dans le
Pere.” cf. 14:9-11a.
Jean 11:25-26: “Moi, je suis la résurrection et la vie. Celui qui croit en moi vivra, quand méme il
serait mort; et quiconque vit et croit en moi ne mourra jamais.” La résurrection a venir a la fin des
temps et la vie éternelle qui s'en suivra dépend de la foi en Jésus. La résurrection de Lazare qui va
suivre sera un signe (le dernier des signes rapportés en détail dans I'Evangile) que la résurrection
ultime est en effet du domaine de Jésus-Christ, méme s'il s'agira d'une résurrection a une vie d'une
gualité fondamentalement différente (cf. celle de Jésus).
Jean 12:37-41: Concernant Jésus: la gloire de Dieu qu’Esaie a vu dans sa vision (Es.6:1-4) est ici
identifiée avec la gloire du Fils (cf. 1:18, 17:5).
Jean 13:1-3: Introduction aux discours d’adieu de Jésus. v.3, Jésus sait ce qui se passe (v.3, cf. 17:8).
Jean 13:31-32: Glorification mutuelle entre Pere et Fils.
Jean 14:6-7: “Si vous m’aviez connu, vous connaitriez aussi le Pére. Et des maintenant, vous le
connaissez et vous I'avez vu.” En et par Jésus.
Jean 14:9-11a: Celui qui a vu le Fils a vu le Pére - le Fils est dans le Pére et le Pére est dans le Fils. Ils
demeurent mutuellement I'un dans I'autre. En Jésus, Fils éternel du Pére éternel, nous voyons Dieu:
ceci méme a la croix!
Jean 14:15-27: PREMIERE PROMESSE DE L'ENVOI DU PARACLET
v.16-17a: “Je prierai le Pere pour qu’ll vous donne un autre défenseur qui soit pour toujours avec
vous. C'est I'Esprit de vérité ...” - donné par le Pere

- “parakletos,” soutien, défenseur, consolateur, avocat; cf. 15:26.

- “Pour qu’ll soit avec vous pour toujours (“eis ton aidbna”).

- I'Esprit de vérité (cf. 15:26-27 — son ro6le révélateur; 1 Jean 5:6: “I’Esprit est la vérité,” ce
gue Jésus dit de lui-méme dans Jn 14:6).
v.17b: “Vous, vous le connaissez, parce qu’il demeure aupreés de vous et il sera en vous.”
v.20: “En ce jour-l3, vous connaitrez que moi, je suis dans mon Pére, et vous en moi et moi en vous.”
v.21: Dans le cadre de I'obéissance dans I'amour.
v.23: “Si quelgu’un m’aime, il gardera ma Parole, et mon Pére I’'aimera et nous viendrons vers lui et
nous ferons notre demeure en lui.”
v.26: “Mais le défenseur, le Saint-Esprit, que le Pére enverra en mon nom, celui-la vous enseignera
tout et vous rappellera tout ce que je vous ai dit.” = ENVOYE PAR LE PERE !
Jean 14:28: “Je m’en vais et je viens vers vous. Si vous m’aimiez, vous vous réjouiriez de ce que je
vais vers le Pere, car le Pere est plus grand que moi.” cf. son obéissance au Péere, 4:34, 8:29, et sa
dépendance du Pére pour chaque aspect de son ministere, 5:19, 12:48-49.
Mais qu’en est-il de I'égalité de divinité entre Péere et Fils?
cf. d’abord avec 14:9, 16:15, et puis surtout 16:7: Jésus se trouve dans le temps de son humiliation
(I'incarnation), et méme s’il est fondamental qu’il soit venu vers les hommes et, dans le contexte
concret, vers les disciples, il est avantageux pour eux qu’il s’en aille retrouver sa gloire éternelle
aupres du Pere, car alors, il leur enverra le Saint-Esprit. Le Pere est donc “plus grand” que le Fils
incarné, mais ce méme Fils va bient6t retrouver sa place a c6té du Pére. (Voir note i. de la TOB, avec
référence a 5:19-30 et 10:30)




FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

Jean 15:1-11: l'image de la vigne et des sarments - lien intime, fondamental.
Jean 15:12-17: Le plus grand commandement, en suivant I'exemple de Jésus. Amis du Christ, et non
plus serviteurs. Porter du fruit - alors le Pere répondra aux priéres.
Jean 15:26-16:15: DEUXIEME PROMESSE DE L'ENVOI DU PARACLET
v.26: “Quand viendra |le défenseur que moi, je vous enverrai d’aupres du Pére, I'Esprit de vérité qui
vient (ekporeuetai) d’aupres du Pere, celui-la témoignera a mon sujet.”

- ENVOVYE PAR LE FILS D’AUPRES DU PERE !
- la mission de I'Esprit est a bien des égards semblable a celle du Fils, cf. 8:42 (‘ek tou theou
exelthon’), 13:3 (‘apo theou exelthen kai pros ton theon hupagei’), 17:8 (‘para sou exelthon’) ; voir
Gal. 4:4-7 (‘exapesteilen ho theos ton huion autou ... exapesteilen ho theos to pneuma tou huiou
autou eis tas kardias humon’)
- le verbe “ekporeuomai,” “sortir, venir de,” est souvent utilisé pour des déplacements (sortir d’'une
place, d'un endroit); la traduction traditionnelle ici est “procéder,” et les peres de I'Eglise se sont
appuyés sur ce verset pour développer la notion du “procession de I'Esprit du Péere,” en contraste
avec le Fils qui est “engendré du Pére avant tous les siécles,” cf. le Symbole de Nicée-Constantinople.
On peut aussi lire “I'Esprit de vérité qui vient d’auprés du Pére” en paralléle avec “le défenseur que
je vous enverrai d’auprés du Pere.” Ce serait alors une autre maniere de parler de la mission
terrestre de I'Esprit, ce qui rendrait plus difficile d’appliquer le terme “ekporeuomai” a la procession
éternelle de I'Esprit du Pere.
Nous sommes visiblement dans un domaine ou il devient délicat de faire des affirmations
théologiques fermées, et ol il faut reconnaitre le mysteére de la Trinité !

Le conflit autour du 'filioque': ce mot latin signifie 'et du Fils'. C'est le terme ajouté a la fin du 8™
siecle de notre ére a la confession de foi de Nicée-Constantinople, notamment sous l'influence de
Charlemagne (!). Il affirme que le Saint-Esprit provient et du Péere et du Fils comme d'un seul
principe. La modification a suscité l'opposition de I'Eglise grecque parce que dans leur
compréhension théologique, cela avait comme conséquence que le Fils était plus prés de I'étre du
Pére que le Saint-Esprit, alors que les théologiens occidentaux voulaient par cet ajout
explicitement lier I'action du Saint-Esprit a la révélation historique de Dieu en Jésus-Christ.

16:7: “Mais moi, en vérité, je vous dis: il est avantageux pour vous que je m’en aille! Car en effet, si
je ne pars pas, le défenseur ne viendra pas vers vous. Par contre, si je pars, je vous I'enverrai.”
16:8-11: le ministére de I'Esprit.

16:13: “Quand viendra I'Esprit de vérité, il vous guidera dans toute la vérité. En effet, il ne parlera
pas de lui-méme, mais il parlera de tout ce qu’il entendra, et il vous annoncera les choses a venir.”
16:14: “lIl me glorifiera, parce gu’il prendra de ce qui est a moi et il vous I’'annoncera.”

16:15: “Tout ce que le Pére a est a moi; c’est pourquoi je vous ai dit qu’il prendra de ce qui est a moi
et il vous I'annoncera.”

Jean 16:26-27: “En ce jour-la, vous demanderez en mon nom, et je ne dis pas que moi, je prierai le
Pére pour vous. En effet, le Pére vous aime parce que vous m’avez aimé et vous avez cru que je suis
venu du Pére.”

Une situation nouvelle, apres la résurrection et la venue de I'Esprit: la priere au nom de Jésus
accordera aux disciples un nouvel accés au Pére. lIs golteront a une nouvelle communion avec le
Pére qui est un avec le Fils. Certain contraste avec Rom. 8:34, Héb. 7:25, 1 Jn. 2:1, mais |'accent ici
est sur la liberté d’acces. Ici, une élaboration de la pensée de 15:13-15: Les disciples sont appelés
“amis” de Jésus et forment avec lui un cercle unique d’amour.

“Dans ce passage, le point central est que le Péere lui-méme se tient dans ce cercle d’amour (ce qui
est impliqué en effet par 15:9ff.).” (C.K. Barrett, “The Gospel acc. to St. John,” 1978)




FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

Jean 17: LA PRIERE DE CONSECRATION

v.1-2, 4-5: Glorification mutuelle Pére et Fils: le Fils a glorifié le Pére sur la terre - priere que le Pere
glorifie le Fils “de la gloire que j'avais aupres de toi avant que le monde ne soit.” (cf. Prologue)

v.3: La vie éternelle: connaitre le Pére et Jésus-Christ, envoyé par Dieu.

v.6-10: Tout ce qu’a le Pére est au Fils, et ceux qui ont cru sont au Pére et au Fils.

v.11: Protection par le Pere “afin qu’ils soient un (“hen,” neutre de heis) comme nous.” Unité des
disciples avec le Pére et le Fils.

v.14-19: Par leur union au Pere et au Fils, les disciples ne sont “plus du monde.” Par I'oeuvre du
Christ, les disciples sont sanctifiés (consacrés) pour continuer sa mission!

v.20-21: Intercession du Fils pour ceux qui croiront par les disciples, “afin que tous soient un, comme
toi, Pére, tu es en moi, et moi en toi, afin qu’eux aussi soient un, afin que le monde croie que tu
m’as envoyé.”

v.22-23: Jésus a donné le gloire qu’il a recu du Pére aux disciples “pour qu’ils soient un comme eux
sont un, moi en eux et toi en moi, pour qu’ils parviennent a l'unité parfaite et que le monde sache
gue toi, tu m’as envoyé et que tu les a aimés comme tu m’as aimé.”

v.26: “... et je leur ai fait connaitre ton nom, et je le leur ferai encore connaitre, afin que I'amour
dont tu m’as aimé soit en eux, et moi en eux.”

Sur la nature de I'unité: 1 Jean 1:1-4, surtout v.3: la communion (“koin6nia”) avec le Pére et le Fils.

APOCALYPSE 21:1-5: LA NOUVELLE JERUSALEM (contexte plus large: ch. 21-22)

22:1: “Et I'ange me montra le fleuve d’eau de vie, clair comme du cristal, sortant du tréne de Dieu
et de I’Agneau.”

- Un portrait de la Trinité dans la Nouvelle Création, et de I'état final des croyants (qui verront sa
face, v.4).

- Le trone de Dieu et de I’Agneau - le Pére et le Fils sont si proches qu’il y a un seul trone (cf. chap.
21).

- Du trone sort un fleuve d’eau vive - symbole de la plénitude du Saint-Esprit (cf. Jn 7:37-39). C’est
ce que I’Agneau avait déja promis dans 21:6.

22:16-17: “Moi, Jésus, j'ai envoyé mon ange pour vous apporter ce témoignage sur les Eglises. Moi,
je suis le rejeton et la lignée de David, I'étoile brillante du matin. Et I'Esprit et I'épouse disent:
“Viens!” Et que celui qui I'entende dise:” Viens!” Et que celui qui a soif vienne! Et que celui qui veut
prenne de 'eau de la vie gratuitement.”

- En attendant le retour du Christ et la Nouvelle Jérusalem, I'Esprit est avec et dans I'Eglise et
aspire avec celle-ci au retour de 'Epoux!

CONCLUSION

Certes, la Bible n’utilise pas le terme Trinité, ni ne nous donne un traité systématique de qui est Dieu
en tant que Peére, Fils et Saint-Esprit. Mais le témoignage biblique rendu a Dieu offre un fondement
solide pour le développement ultérieur de ce qui deviendra la doctrine chrétienne orthodoxe du
Dieu un, Pere, Fils et Saint-Esprit.

Cette “compréhension” de Dieu est donc basée sur I’expérience qu’ont eu les premiers chrétiens,
expérience qui est exprimée dans la priére et la louange, les narratifs et les lettres du Nouveau
Testament.



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

INTERLUDE : LE MONOTHEISME JUIF REDEFINI

Peut-étre vous étes-vous déja posé la question suivante :

Pourquoi dans tout le Nouveau Testament la question de l'identité de Dieu — c-a-d. ce
changement énorme qui intervient avec la venue du Fils et du Saint-Esprit — n’est jamais posée
directement ? Tenez, 'ap6tre Paul, avec Luc I'écrivain le plus prolifique du NT, a faconné de
maniére considérable ce que nous appelons la théologie biblique. Ses écrits montrent a quel point
il était enraciné dans les écritures juives de I’époque, connaissait également bien la philosophie
grecque, et le monde paien autour de lui. Il aborde de tres nombreux sujets en interagissant avec
des interlocuteurs chrétiens trés divers, d’origine juive et paienne — pourtant, jamais il ne souléeve
la question de comment cela se fait qu’il n’a pas de probléme a appeler ce Jésus ‘Seigneur’, et
parler et de Jésus et du Saint-Esprit de facon a ce qu’ils semblent bel et bien faire partie de
I'identité de Dieu.

Depuis le milieu du 20°™e siécle, d’'une part a cause de la 2™ guerre mondiale et un retour a la
reconnaissance de la nature profondément juive du Nouveau Testament, et d’autre part a cause
de découvertes de documents qui jetaient de nouvelles lumiéres sur le Judaisme du 2¢™¢ Temple,
le lien profond et organique qui lie les écrits du NT a I’AT a été réapprofondi. Un des résultats :
alors qu’on pensait pendant longtemps que ce n’est qu’assez tardivement au premier siecle qu’on
a progressivement commencé a considérer Jésus-Christ et le Saint-Esprit comme divins, il s’avere
gue I'apotre Paul en particulier et plusieurs autres auteurs du NT ont des le début trouvé dans
leur théologie juive de la place pour considérer et le Christ et le Saint-Esprit comme faisant partie
de l'identité de Dieu.

Les débats ultérieurs ont beaucoup porté sur la question de la nature de Dieu — comment se fait-
il que Pere, Fils et Saint-Esprit puissent tous les trois étre Dieu, et les résultats ont conduit aux
grandes confessions de foi chrétiennes acceptées par les grandes confessions chrétiennes.

Dans la Bible, de tels débats sont quasiment absents. La question d’aprés la nature de Dieu centre
sur ce qu’est Dieu ; la question d’aprés son identité sur qui est Dieu. Serait-ce précisément parce
gue la tradition biblique est profondément juive que la question, ‘comment se fait-il que Jésus le
Messie et le Saint-Esprit peuvent tous les deux faire partie de Dieu’ n’est jamais posée
directement ? Dans tous les cas, les auteurs profondément juifs ou dans tous les cas imbibés du
Judaisme du Nouveau Testament ont eu ‘de la place’ dans I'identité de Dieu pour que le Fils et le
Saint-Esprit soient ‘expérimentés’, percus et exprimés dans leurs écrits comme faisant partie de
Dieu.

C’est ce retour renouvelé a I'Ecriture et aux sources du Judaisme du 2™ Temple qui a ouvert
cette compréhension qui approfondit I'unité organique et la cohérence profonde de la révélation
de Dieu au travers de la Bible.

La foi judéo-chrétienne est donc bien un monothéisme. Pour les chrétiens, ce monothéisme qu’ils
partagent avec le Judaisme a qui été redéfini par la venue du Fils de Dieu et du Saint-Esprit, pour
étre un monothéisme trinitaire, et ils rendent témoignage a et confessant un seul Dieu, Pere, Fils
et Saint-Esprit.

- Ci dessous nous retracons le développement historique de la doctrine de la Trinité. Il est fort
probable que s’il n’y avait pas eu une distance de plus en plus importante menant a la rupture
entre le Judaisme et le Christianisme, les questions se seraient posées autrement, et peut-étre les
réponses auraient été formulées en partie différemment. Ceci dit, ce qui est devenu la Doctrine
de la Trinité, telle gu’elle est exprimée dans le Symbole de Nicée-Constantinople, exprime bien
en des termes accessibles dans le contexte d’alors, ce dont I'Ecriture témoigne. Nous confessons
ainsi l'identité de Dieu, confiants que Dieu a souverainement veillé sur le processus de
développement de la doctrine.




FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

Il. DEVELOPPEMENT HISTORIQUE ET DOCTRINAL

1.) RECONNAISSANCE DE LA DIVINITE DU FILS ET DU SAINT-ESPRIT

- Histoire passionnante de la reconnaissance de la divinité du Fils de Dieu et du St. Esprit (cf. livre de
C.P.T. Hanson, The Search for the Christian Doctrine of God, voir Bibliographie).

- Développement dans les 3 siecles suivants le premier de notre ére.

2.) POURQUOI FALLAIT-IL ALLER PLUS LOIN DANS LA THEOLOGIE?
- Si les Ecritures contiennent tout ce qui est nécessaire au salut, elles n’adressent pas toutes les
guestions pour tous les temps (il serait d’ailleurs prétentieux de vouloir absolument les trouver, cf.
Deutéronome 29:28). L'Eglise historique a été confrontée a bien des questions nouvelles gu’il fallait
aborder, qu’elle ne pouvait laisser suspendues dans |air.
- La question soulevée dans la controverse avec les Ariens: “Quelle est I'identité ultime du la Parole
faite chair en Jésus-Christ?” (voir 1 Jean). Le N.T. soutient-il davantage que

- la Parole est une créature, méme si c’est la premiere, mais créée, ou

- le Fils est-il de la méme nature que le Pére, Dieu de Dieu, lumiere de lumiére?
- En quoi exactement consiste la Foi qui sauve? Quel est le contenu fidele a la Révélation dans la
Parole? Ces questions et d’autres nécessitaient élucidation.
- Karl Barth (théologien suisse du 20°™¢ siécle): La tache de la théologie dans notre siécle (le 20°™¢),
comme dans tous les siécles, consiste non simplement a répéter ce que les prophetes et les apotres
ont dit, mais “de dire ce que nous avons a dire sur la base du témoignage prophétique et
apostolique” comme “témoignage contemporain,” aujourd’hui, dans le monde qui est le notre.
- Une image (Frances Young/David Ford, “Meaning and Truth in 2 Corinthians,” Ed. Eerdmans 1987,
p.256): L'analogie de la grammaire: “quelqu’un peut parler de facon grammaticalement parfaite
sans jamais consciemment connaitre la grammaire. Des termes et systémes grammaticaux sont un
développement tardif de tout language.”
Nous ne trouvons pas dans le N.T. une doctrine explicite de la Trinité, mais I’expérience, dans la
vie concrete, de Dieu, dans une structure relationnelle trine. Par ce qui a suivi dans les siécles
suivant le premier, la grammaire a été établie avec plus de détails et de précisions. Pour autant
que le cadre biblique ait été respecté, consciemment ou inconsciemment, cette grammaire nous
est utile, méme nécessaire, pour vivre dans le cadre de la révélation. (Limites: doctrines qui ne
sont plus fondé sur le cadre global de la Parole — p.ex. I'impassibilité de Dieu.)
- La foi est liée a la piété (“eusebeia,” 1 Tim.6:3): la foi est en elle-méme un acte de piété dans son
expression premiere de louange et d’adoration humble de Dieu et dans la soumission obéissante a
la Parole. Elle s’exprime par une relation juste avec Dieu par la foi, et donne a la vie une direction
en accord avec la Parole de I'Evangile. La piété, la vie pratique selon I’'Evangile, fait donc partie de la
tradition de I'Eglise.
- Le souci dans les Conciles, surtout les premiers qui ont traité de la Doctrine de Dieu, était de
formuler, a I’écoute de la Parole de Dieu et de la tradition apostolique, la vérité sur la réalité de Dieu
tel qu’ll se révele dans la Bible.

3.) ETAPES VERS LA DOCTRINE ORTHODOXE
(cf. Bibliographie, Leonardo Boff, p.64ff.; aussi Hanson)

1.) Irénée de Lyon (mort en 202) et la ‘Trinité Economique’

- Situation historique: Irénée fait face a des spéculations gnostiques, considérations de processions
de personnes divines, influencées par différentes mythologies (on trouve probablement de telles
tendances derriere ce que combat Jean dans sa premiére lettre, 1 Jean). Le cadre de base
principal, surtout en termes d’éléments de révélation, n’est plus le N.T.

10



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

- Irénée insiste: on ne peut spéculer au-dela du N.T., mais tout ce qui peut étre affirmé doit I'étre,
solidement ancré dans la Trinité économique:
- par I'histoire du salut dans la Bible Dieu se révele (Gal. 4 :4-6, Ac. 2 :32-33)
- Dieu est en lui-méme tel qu’ll se fait connaitre, Pére, Fils et St-Esprit (il n’y a pas un ‘autre
dieu’ derriere le dos du Dieu un, Pére, Fils et Saint-Esprit)
- Irénée n’est pas toujours clair (tendance vers le modalisme), mais de facon générale, trois
“personnes” divines

2.) Origéne (182-253) et la dynamique de Dieu
- La Trinité signifie un éternel dynamisme de communications:

- Dieu est un, mais n’est pas seul, Il communique, sort de lui-méme.
- Il est le premier a utiliser le terme “hypostase” (“personne”) pour caractériser les trois personnes
divines.
- Tendance vers le subordinationnisme: le Pére laisse déborder de lui le Fils et a travers le Fils,
I’Esprit. lls ne forment pas trois principes, mais des dérivations du seul principe de toute divinité et
de toute action, le Pére.

3.) Tertullien (160-220): Créateur de termes

- C'est un des premiers a utiliser le terme “Trinité” (on I'attribue a Théophile d’Antioche, vers 180).
Une de ses formulations qui deviendra célebre: “une substance (‘ousia’), trois personnes
(‘hypostaseis’).”

- These centrale: “I'unité en elle-méme fait dériver la Trinité.” (cit. Boff, p.67)

- N’a pas développé les relations intra-trinitaires.

IIII

4.) Athanase (ca.296-373): Le “champion de Dieu”
- C’est principalement par son réle dans les disputes contre les Ariens qu’Athanase est devenu
célebre, avec une influence centrale sur la Confession de Nicée-Constantinople.
Apports:
--> “Nous confessons que Dieu est un par la Trinité!” Athanase a formulé et défendu la doctrine de
Dieu comme Trinité en Unité et Unité en Trinité.
--> La connaissance de Dieu tel qu’ll est éternellement est entierement dépendante de I'économie
- en conséquence: comme Dieu se fait connaitre dans I’histoire comme Pére, Fils et Saint-Esprit, Il
est également éternellement.
--> La vraie connaissance de Dieu consiste en la connaissance de Dieu en tant que Pére et Fils, ce
gu’est Dieu en son propre étre. La divinité du Christ n’est pas partielle, mais pleine, et cela en tant
que Fils du Pere.
D’ou I'affirmation que dans I’Evangile, Dieu lui-méme est le contenu de la révélation - Il ne nous
fait pas seulement connaitre quelque-chose “a son sujet,” mais se fait connaitre tel qu’ll est en Lui-
méme! Le don, le Fils, est un avec le donnateur, le Péere.
--> Le centre de la pensée d’Athanase: le terme “homoousion” (adjectif composé de homou -
“ensemble, en solidarité”, et ousia - “étre”) :
- il implique I'unité concrete d’étre et d’action entre le Fils incarné et Dieu le Pére
- il permet de concevoir les relations co-inhérentes a I'intérieur de I’étre Un de Dieu — non
seulement un lien ou une intercommunication, mais une réelle co-inhérence (--> il s'agit
d'une “réalité spirituelle”; cf. “Dieu est esprit”)
--> Dans la continuité de la doctrine du “homoousion,” Athanase a conclu que
- comme nous recevons notre connaissance du Pere par la connaissance du Fils,
nous recevons notre connaissance de |’Esprit par le Fils, et par le Fils de notre
connaissance du Pére (= au centre : le Fils).

11



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

- Athanase a repris la vue traditionnelle de son époque que le Pére est le principe/la source du Fils
(“arche”). Mais il a ajouté que le Pére ne peut étre principe a part le Fils! La filiation du Fils est aussi
ultime que la Paternité du Pére. La monarchie divine est essentiellement et intrinséquement
trinitaire. Entre les trois personnes il y a identité, égalité et unité compléte!

5.) Les Péres Cappadoces: Grégoire de Naciance (329-390), Basile le Grand (330-379), Grégoire de
Nyssé (mort en 394)

- lls affinent les termes “hypostase” et “ousia,” utilisés jusqu’alors de fagon plutot interchangeables
(signification “ce qui existe dans sa substance”).

--> “hypostase” souligne I'indépendance concrete, les “personnes” en Dieu

--> “ousia” la constitution intrinseéque, la “nature” de Dieu

Basile de Césarée:

- La relation de I'Esprit au Fils est la méme que celle du Fils au Pére. Le Saint-Esprit a un mode
d’existence ineffable comme personne dans la communion (koindnia) de nature avec le Pere et le
Fils. “L’unité consiste dans la communion de la Divinité!” (1Jn 1:1-3, 1 Cor. 13 :13)

Grégoire de Naciance:

- Les noms Peére, Fils et Saint-Esprit désigne des relations (“scheseis”) qui subsistent éternellement
en Dieu. Ces relations font partie intrinsequement de ce que Pére, Fils et Saint-Esprit sont en eux-
mémes et en relation les uns avec les autres. ((En méme temps, les personnes ne peuvent étre
réduites a ces relations.))

- Dans la divinité, toutes les relations existantes sont dynamiques, s’interpénétrant mutuellement,
SANS OPPOSITION dans leur référence I'un envers l'autre.

4.) UNE REVOLUTION DANS LA CONCEPTION DE LA DIVINITE

- En développant la notion de “homoousion”, en affinant les termes “nature” et “personne”,
Athanase et les Peres Cappadoces en particulier ont révolutionné la conception de Dieu: Dieu est
Pére, Fils et Saint-Esprit, et Son étre est défini comme “étre en relation.” Dieu est ce que Pére, Fils
et Saint-Esprit donnent I'un a I'autre et recoivent I'un de I'autre dans la communion inséparable qui
est le résultat de leur amour! Chacun est ce qu’il est, distinctement, en fonction de leurs relations
mutuelles qui les constituent.

- Tension: un et trois --> qui sera affiné par le terme “perichorése.”

5.) LE ROLE DES CONCILES

- Historiquement, la doctrine chrétienne de Dieu trouvera sa formulation finale dans la confession
de foi établie au concile de Nicée, en 325, complétée par les apports supplémentaires du concile de
Constantinople en 381.

Voir annexe 2: “La Confession de Nicée-Constantinople”

6.) LES CHEMINS ERRONES: CE QUI A ETE CLASSE COMME HERESIES

- Un résumé des 3 hérésies principales - souvent, les “faux docteurs” ont été stimulant pour le
développement de la “saine doctrine.” Concernant le contenu des confessions: réel
développement de doctrine, avec des découvertes de nouvelles perspectives.

Nous pouvons les accepter tant qu’elles demeurent dans le cadre biblique!

Voir annexe 3: “Trois vérités centrales et trois hérésies”

12



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

- Le Christianisme “orthodoxe” (confessé principalement par le Christianisme traditionnel -
Catholigue/Orthodoxe/Protestant/Evangélique - avec des variations) soutient trois vérités qui sont
en tension:
1.) Il y a un seul et unique Dieu.
2.) Ce Dieu existe éternellement en trois personnes distinctes: Péere, Fils et Saint-Esprit.
3.) Ces trois personnes sont pleinement égales dans toute perfection divine (“la gloire”): elles
possedent chacune la plénitude de la divinité, et sont en fait des “personnes en relation.”
- Cette doctrine a ainsi fermé la porte a trois positions divergentes, appelées des hérésies:
1.) Le Modalisme: il existe un seul Dieu avec trois faces. Pere, Fils et Saint-Esprit sont trois
apparitions ou manifestations successives de la méme personne: Dieu se présente a tour de role
comme Pére (Créateur) ou comme Fils (Sauveur) ou comme Saint-Esprit (Sanctificateur). Cette
position est effectivement difficile a concilier avec le témoignage biblique, mais elle réapparait assez
régulierement
- nous arrivons au Modalisme en surévaluant I'unité de Dieu au prix des 3 personnes.
2.) Le Subordinationisme: Dieu comme Pére, Fils et Saint-Esprit constitue une série de niveaux
hiérarchiques en Dieu, et tous n’ont pas le méme ‘degré de divinité’.
Le Pere seul est vrai Dieu, le Fils suivant la tendance un simple homme que Dieu aurait choisi pour
le servir de facon particuliére. Dans ce genre de position, I'Esprit est souvent une force plutot
impersonnelle (cf. Témoins de Jéhova). C'est dans cette catégorie qu’entre I’Arianisme, I'influence
dans le Christianisme qui a provoqué les réactions et clarifications dans la doctrine orthodoxe.
-> nous arrivons au Subordinationisme en surévaluant I'unité de Dieu
et les trois personnes au prix de I'égalité
3.) Le Trithéisme: il existe trois personnes éternelles qui sont chacune Dieu, et en effet, il y a trois
dieux. Ce qui entre évidemment en conflit avec le Monothéisme présent du début a la fin de la Bible.
- nous arrivons au Trithéisme si nous surévaluons I’égalité des trois personnes
au prix de l'unité de Dieu

7.) DES ACCENTS DIFFERENTS ENTRE OUEST ET EST

- Pour de nombreux théologiens de I’époque: certaine influence du Néo-Platonisme.

- Certains termes doivent étre dépouillés des connotations fortement paiennes qui leur étaient
attachés.

A I'Quest, influence d’Augustin d'Hippone (354-430) (cf. DE TRINITATE): exposition systématique de
la doctrine, innovateur de beaucoup d'images et d'expressions. Développement de I'imagerie de
I'amour, avec cette phrase mémorable: “Tu vois la Trinité si tu vois la charité.”

- Peut-étre tendance davantage vers l'unité. Développement de I'image de I'amour, et le Saint-Esprit
“est I'union entre le Pére et le Fils,” avec le risque que I'Esprit s’efface/collapse comme personne —
méme si Augustin est explicite que les trois personnes sont trois sujets respectifs.

- De méme pour certaines analogies entre I'étre humain, créé a I'image de Dieu, et la Trinité — deux
viennent d'Augustin: I'esprit, la connaissance et I'amour humains (du lat. mens, notitia, amor), et la
mémoire, l'intelligence, et la volonté (memoria, intelligentia, voluntas).

A I'Est, approche a partir des trois personnes, qui forment ensemble la Trinité. Exemple de
‘mysticisme’ trinitaire orthodoxe : Syméon le Nouveau Théologien (949-1022).

- Au 20%™¢ siécle, travail de reconnaissance mutuelle et d’approche, en particulier par I'intermédiaire
du Conseil Oécuménique des Eglises. (Et pour un exemple national, la Grande Bretagne, cf. The
Forgotten Trinity, Bibliographie).

8.) EXPRIMER L’UNITE DANS LA TRINITE: LA DOCTRINE DE LA COINHERENCE
- Tentative d'exprimer l'inexprimable! Bases bibligues: Jean 14:10-11, 10:30. Egalement: la
glorification mutuelle, Jean 17; Ephésiens 1:17, Hébreux 1:3, 1 Pierre 4:14.

13



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

- C'est Athanase qui a développé la base pour la coinhérence dans ses réflexions sur les affirmations
de Jésus que le Pere et le Fils demeurent |'un dans l'autre. Il a approfondi et affiné le concept du
"homoousion" qui avait donné expression a l'unité fondamentale d'étre et d'activité entre le Fils
incarné et Dieu le Pére dont dépend tout dans les Evangiles. Dans la compréhension d'Athanase, le
"homoousion" pointait vers des distinction réelles entre les trois Personnes divines et leur co-
inhérence I'une dans I'autre dans 'unique étre de Dieu.

Les Ariens ont posé la question, "Comment |'un peut-il étre contenu dans l'autre et I'autre dans le
un?" Athanase a insisté que l'affirmation que Jésus est dans le Péere et le Pére est en lui ne peut
s'expliquer par la comparaison avec une chose matérielle qui est vidée dans une autre et ainsi se
contenir l'une l'autre. Mais I'affirmation de Jésus qu'il est dans le Pére et le Pére est en Lui se
comprend comme une relation réciproque dans laquelle I'étre entier du Pere et I'étre entier du Fils
demeurent mutuellement I'un dans l'autre, existent I'un dans I'autre, co-existent I'un dans l'autre -
et c'est seulement sur la base de la révélation de Dieu que nous pouvons savoir cela. (Athanase,
"Contra Arianos," 3.1-6, 4.1-5; "De synodis," 26).

PERICHOREO - PERICHORESIS

- Le terme grec qui va le mieux exprimer cette unité dans la Trinité nous vient des Peres de |'Eglise,
par lesquels il a été développé progressivement.

- Intéressant: il a d'abord été utilisé pour exprimer |'unité des natures divines et humaines en Christ,
puis, avec une adaptation de signification, pour parler de l'interpénétration des personnes de la
Trinité --> du Christ a la Trinité.

- Initialement "aller autour, entourer, tourner autour." Grégoire de Naciance: "échange réciproque."
Dans son 18¢™¢ discours, Grégoire utilise le terme dans une discussion sur 1 Corinthiens 15:47, pour
exprimer comment les deux natures du Christ, celle d'homme — |la nature humaine, et celle de Dieu
— la nature divine, s'appliquent a la méme et seule personne, et qu'en parlant de Jésus comme
homme, en parle en méme temps de lui comme Dieu, et vice versa.

- Aprés lui, Maxime le Confesseur (ca. 580-662) s'est appuyé sur Grégoire, mais a développé
davantage encore l'utilisation du terme. Pour lui, le terme perichoréese exprime la réciprocité et
['unité d'action et d'effet qui procede des deux natures unies dans la personne du Christ.

Les deux natures différentes du Christ sont révélées comme cotés complémentaires d'une seule
personne, et produisent ensemble une seule action.

Encore a-t-il évité de confondre les deux natures en parlant toujours de perichorese I'une VERS
I'autre, et non perichorese I'une DANS ['autre.

Ainsi, puisque le Christ est a la fois humain et divin, les deux natures sont impliquées dans les
actions, et le c6té humain, par la rotation d'un demi-cercle révéele le c6té divin.

- Le prochain a développer le terme est Pseudo-Cyril (6éme siecle). D'apreés lui, la divinité du Christ
impregne entierement son humanité dans un processus d'unification. Les deux natures sont unies
et recoivent I'une de I'autre sans confusion ou altération.

Pseudo-Cyril pense a la co-inhérence des deux natures. Chacune occuppe l'entier de la personne
(hypostase) du Christ, elles s'interpénetrent donc |'une dans l'autre.

C'est Pseudo-Cyril qui percoit I'intérét de I'application de la perichorése aux personnes de la Trinité,
car cela se préte admirablement pour décrire I'union des trois personnes en Dieu.

Cette formulation de la perichorése des trois personnes (hypostases) co-inhérentes dans une seule
nature (ousia) offre la définition pour maintenir que

--> la nature (ousia) de Dieu est simple, concrete et parfaite

--> |es trois personnes (hypostases) forment ensemble cette unité parce qu'elles sont co-inhérentes
les unes dans les autres sans mélange ou confusion.

Il y a eu un changement dans |'adaptation du terme de la Christologie a la doctrine de la Trinité: il
ne s'agit plus de perichorese I'un VERS I'autre, mais bien de perichorése les uns DANS les autres. En
Christologie, il s'agit de deux natures différentes du Christ, la nature humaine et la nature divine.

14



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

Ici, il s'agit de trois personnes différentes, mais de la méme nature - le Pére, le Fils et le Saint-Esprit,
chacun vrai Dieu.

- Jean de Damas (ou Damascene) (ca. 676-749) utilisera le terme de nouveau et aidera a ce qu'il
devienne une expression théologique orthodoxe, toujours en rapport avec Jean 14:11 (Jean de
Damas, "De fide orthodoxa," 1.8, cf. aussi 1.11).

Ainsi Pseudo-Cyril et Jean de Damas ont donné expression a l'union et la communion dynamiques
du Pere, du Fils et du Saint-Esprit: ils ont leur étre I'un dans l'autre et se contiennent mutuellement
I'un I'autre. Ceci sans confusion I'un dans l'autre, et en méme temps sans séparation |'un de l'autre.
- Dans cette union, les qualités qui différencient Pére, Fils et Saint-Esprit, ne les séparent pas pour
autant les uns des autres, mais les constituent dans leurs caractéristiques spécifiques. L3, la
différence ne sépare pas, mais unit.

- Basil de Césarée, dans son traité du Saint-Esprit, a lié la co-activité des personnes divines dans la
Trinité et I'unité de la nature de Dieu a la communion (koinonia) de I'Esprit avec le Pére et le Fils.
Puisque Dieu est Esprit et Dieu est amour, nous comprenons la perichorése des trois personnes
divines d'une maniére entierement spirituelle et personnelle, comme le mouvement éternel
d'amour - la communion de I'amour entre Pére, Fils et Saint-Esprit qu'est la Sainte-Trinité
éternellement.

Dans cette communion d'amour, chaque personne “devient” continuellement ce qu'elle est en
référence aux autres. La perichorése permet a chaque personne d'exprimer a la fois ce qu'elle est
et ce qu'est le Dieu trine: vivant, dynamique, extatique et relationnel.

Les trois sont ce qu'ils sont par la relation I'un avec I'autre. Les trois personnes de la Trinité forment
donc leur unité propre en eux-mémes par la circulation de la vie divine.

- Les trois personnes divines sont entierement égales et identiques en divinité et puissance.
Chaque Personne contient le Dieu un en vertu de sa relation aux autres ainsi qu'en vertu de sa
relation avec lui-méme car ils existent et co-existent entierement I'un dans |'autre. Ceci n'est
jamais possible de personnes humaines. Ainsi, la notion de la perichorése élimine toute trace de
subordinationnisme: la monarchie de Dieu, comme I'a exprimé Athanase, est principalement
trinitaire.

--> Ce développement de la "compréhension du mystere de la périchorése" au travers des Peres de
I'Eglise a conduit I'Eglise au point culminant de son interprétation des actes révélateurs et salvateurs
de Dieu en Jésus-Christ et par le Saint-Esprit. Elle exprime la foi confessée que le Pére, le Fils et le
Saint-Esprit sont des Personnes distinctes, chacune avec ses propriétés distinctes, mais qu'elles
demeurent les unes dans les autres d'une fagon intime unique. Leurs caractéristiques individuelles,
au lieu de les séparer 'un de l'autre, au contraire les unissent de facon indivisible: le Pére dans le
Fils et I'Esprit, le Fils dans le Pere et I'Esprit, et I'Esprit dans le Péere et le Fils. Ainsi, le Pére n'est pas
Pere a part le Fils et I'Esprit, ni le Fils Fils a part le Pere et |'Esprit, ni I'Esprit Esprit a part le Pere et le
Fils. C'est justement dans leur relation les uns envers les autres qu'ils sont qui ils sont!

- Important: le concept de la perichorese n’est pas statique mais dynamique. Il se réfere au
mouvement éternel d'amour du Pére, du Fils et du Saint-Esprit I'un pour I'autre, qui est ouvert vers
nous et s'offre a nous.

Son but n'est pas la spéculation intellectuelle. La perichorese exprime la vérité centrale pour la
validité de notre salut: il y a identité entre Dieu tel qu'il est en lui-méme et le contenu de sa
révélation salvatrice en Jésus-Christ et le Saint-Esprit.

Ce que Dieu est envers nous en Jésus-Christ et dans Son Esprit il I'est éternellement en lui-méme.
C'est le souci de préserver cette unité fondamentale - il y va de la fiabilité du message de I'Evangile
- qui a conduit les Peres de I'Eglise a développer le concept de la co-inhérence. Il résulte ainsi de la
foi joyeuse en Jésus-Christ comme Seigneur et Sauveur, et de la reconnaissance et la louange pour
I'amour salvateur de Dieu comme Pére, Fils et Saint-Esprit qui nous réconcilie avec lui-méme et nous
invite a la communion d'amour avec lui-méme!

15



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

DEUX REFLEXIONS

1.) Karl Barth: "Entre nos mains, méme des termes suggérés par la Sainte Ecriture se révéleront
incapables de nous faire saisir ce qu'ils seraient sensés nous faire saisir." (CHURCH DOGMATICS, 1.1,
p.476; cf. p.433) cf. Paul, "connaitre |'amour qui surpasse tout ce qu'on peut connaitre," Eph. 3:19.
2.) Cyril d'Alexandrie: "... quand des choses qui concernent Dieu sont exprimées dans le langage
utilisé par les hommes, nous ne devrions pas penser a quelque chose de bas, mais nous souvenir
gue la richesse de la gloire divine est reflétée dans la pauvreté de |'expression humaine." (IN
JOANNIS EVANGELIUM, 10.33)

CONCLUSION: L'ANALOGIE DE LA DANSE DIVINE POUR ILLUSTRER LA PERICHORESE ENTRE PERE,
FILS ET SAINT-ESPRIT

- Terme peri-chore6 - choreod = danser, chorégraphie = composition de danse, une oeuvre de danse.
Suggeére l'image de la danse divine (analogie !).

Dans une chorégraphie, il y a un engagement mutuel dans un mouvement symétrique. Les danseurs
se déplacent dans des mouvements fluides, s'entourant et s'enveloppant mutuellement. Et en
méme temps, chaque danseur s'exprime envers |'autre. Dans la danse divine, il n'y ni celui qui dirige
ni celui qui suit, seulement un mouvement réciproque éternel de don de soi et d'accueil de I'autre,
d'échange de vie, de glorification mutuelle dans la communion de I'amour divin.

l1l. CONSIDERATIONS PRATIQUES

Il est vrai qu’une “juste foi” est importante: que celui en qui nous plagons notre foi soit réellement
le Dieu vivant de la Bible. Mais il ne suffit pas d’avoir adopté un schéma ou une théologie qui sont
a la lumiere de la Bible les plus correctes. Si Dieu s’est fait connaitre a nous, c’est pour que nous
vivions en communion avec lui, partagions notre vie avec lui, jour aprés jour, puis que cette
communion avec Dieu marque profondément nos relations dans la dimension horizontale, les uns
avec les autres, dans I'église, et au-dela, avec nos voisins dans I’lhumanité (Marc 12:28-34).
Ci-dessous, des pistes concretes pour progresser dans la communion avec Dieu le Pere, le Fils et le
Saint-Esprit ; dans la communion les uns avec les autres (cf. 1 Jean 1:1-4) ; et vers une vie chrétienne
faconnée par une foi profondément trinitaire !

1.) APPRENDRE DE L'HISTOIRE ET SE SITUER DANS L’HISTOIRE
- Privileges aujourd'hui:

- acces a des écrits, la tradition; syntheéses théologiques

- ouverture: au-dela des jugements (parfois justifiés) et préjugés du passé ; acces a et

échange avec différentes traditions chrétiennes, intégration

- Richesse de la doctrine historique, accessible - a découvrir! (il y a eu des chrétiens avant nous!)
- Dans les premiers siecles, développement de la doctrine "orthodoxe," mais également d'autres
développements qui, dans la pratique de la foi, ont conduit a une PRATIQUE ‘unitaire’ ou ‘binitaire’
plus que trinitaire:

- I'hiérarchie croissante (influence de I'Eglise état - cf. modéle impérial romain)

- le Saint-Esprit "remplacé" par I'Eglise, ou la Vierge Marie ...
- Quant a I'expérience de |'Esprit, certaines exagérations illuministes ont laissé des traces profondes
de méfiance et de peur.
- Avec le Siecle des Lumiéres, la foi Evangélique est appauvrie.
- Dans la Tradition Libérale, la divinité du Christ, et le Saint-Esprit en tant que personne, négligés si
ce n'est reniés. La Trinité comme doctrine plutot ‘encombrante’.

16



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

(Il faut reconnaitre I'énorme influence qu’a eue la ‘démythologisation’ du 18¢ siecle sur des
traditions importantes de la théologie réformée. Un des dégéts a été le mise en suspension d’une
exégese biblique toujours renouvelée - ou du moins I'exégese a été inutilement compliquée et
biaisée par des théories infinies de sources derrieres les écrits tels que nous les possédons. Tout n’a
bien slr pas été que négatif. Mais les détours voire les impasses ont fait beaucoup de dégats.)
- Dans le mouvement Pentecétiste, heureuse redécouverte de la personne et de I'oeuvre de I'Esprit:
profond besoin, car I'Esprit EST la présence puissante de Dieu EN nous, comme représentant EN
nous du Pere et du Fils! L'église a profondément besoin des charismes — la réalité des charismes est
évidemment davantage développée dans des communautés qui y aspirent, et les pratiquent!
De l'autre coté, en général négligence de la doctrine de la Trinité (p.ex. dans le Dictionary of
Pentecostal and Charismatic Movements de 1988 pas un seul article sur la Trinité, ni dans la version
révisée de 2002) = réaction de certains théologiens du Renouveau, p.ex. Tom Smail, The Forgotten
Father.
- Jusqu'a il y a pas trop longtemps, dans les milieux évangéliques notamment en Suisse : certain
fossé entre "charismatiques," ou tendance pentecétiste, et "évangéliques traditionnels," avec
toutes les nuances possibles. Pour les générations plus récentes, plus d'intégration.

= Invitation au lecteur : qu’en est-il pour vous, dans votre expérience d’église ?

Comment se situe votre communauté a ce sujet ?

--> Importance de la re-découverte de la doctrine de la Trinité.
Aujourd'hui, c'est en rapport avec les autres religions que la doctrine de la Trinité peut étre un sujet
d'actualité. Cf. “Confession commune du mystére du Dieu uni-trinitaire” de Shafique Keshavjee,
janvier 1996.
Cependant, il est important a ce sujet de garder en mémoire |'avertissement de Lesslie Newbigin:
dans le contexte du pluralisme religieux de |I'Occident, il y a le risque de se servir de la doctrine de
la Trinité comme d'un concept intéressant, a utiliser pour des élaborations philosophiques ou
théologiques, en la séparant de la foi christocentrique qui lui a donné naissance. Ceci alors que la
doctrine trinitaire rend compte de la révélation du Dieu unique, saint, glorieux - Pere, Fils et Saint-
Esprit! (Newbigin, THE TRINITY IN A PLURALISTIC AGE, p.1-8)

2.) NOMMER DIEU

La foi chrétienne se réclame d’une révélation spéciale au sujet de qui est Dieu. Dans |’Ancien
Testament, Dieu s’est fait connaitre par différents noms. Le Nouveau Testament complete et parfait
cette révélation avec le témoignage final du Fils Jésus-Christ que Dieu le Péere a envoyé ainsi que du
Saint-Esprit qui agit et dans le ministere du Fils et dans I'Eglise.

Si le terme “Trinité” ne se trouve pas dans le Nouveau Testament, le Dieu chrétien, qui se réclame
étre le seul et unique, se présente clairement en tant que Pére, Fils et Saint-Esprit.

C’est sous ce nom que le Dieu de Jésus-Christ s’est révélé, et c’est en tant que tel qu’il sera servi et
adoré “en Esprit et en vérité.” (Jean 4:23) Nous ne pouvons connaitre Dieu — le Créateur et Sauveur
transcendant qui vient vers nous — que par la maniéere dont il se révele a nous !

3.) CONCERNANT LA LOUANGE ET L’ADORATION

- Pére, Fils et Saint-Esprit sont divins, et dignes d’étre loués et adorés. Si la Parole nous donne une
direction, “vers le Pere, par le Fils, dans un seul Esprit” (Ephésiens 2:18), dans la tradition chrétienne,
sur la base d’indices bibliques et en particulier sur la base des premiéres Confessions de Foi, le
peuple de Dieu a adoré le Pére, le Fils et le Saint-Esprit.

Rappelons-nous: le Fils a été envoyé pour glorifier le Pere - mais le Pere glorifie également le Fils
(Jean 17 ; aussi 8 :54). Et le Saint-Esprit vient pour glorifier et le Pére et le Fils (Jean 16 :14).

17



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

Cependant, Il est lui-méme I’Esprit SAINT, divin, et digne d’étre loué et adoré. Sans doute, si nous
adorons le Pére, le Fils et I'Esprit se réjouissent. Si nous adorons le Fils, le Pére et I’Esprit se
réjouissent. Et de méme si nous adorons I’Esprit, Pére et Fils se réjouissent.

- Les trois personnes divines vivent ensemble dans un amour réciproque sans concurrence. C’est
nous qui introduisons des séparations entre les trois, ou projetons peut-étre nos propres divisions
sur Dieu.

LE ROLE DU FILS: Dans le culte que nous rendons a Dieu, le Fils, assis a la droite du Pére, ou Il
intercede pour nous (Romains 8:34, Hébreux 7:24-25, 1 Jean 2:1), est et reste notre souverain
sacrificateur. Ce ministere du Fils est perpétuel (Hébreux 7:24), et a donc son importance pour
aujourd’hui. Dans ce sens, en rendant un culte a Dieu, nous PARTICIPONS a ce que Dieu fait déja lui-
méme (le Fils interceéde aupres du Pere pour nous).

LE ROLE DE L’ESPRIT: D’apres Apocalypse 22 :16-17, I'Esprit se situe avec |'Eglise, 'Epouse, dans
I’attente du retour du Fils, du Marié. Il nous conduit en tant que fils/filles, depuis notre coeur, ou il
habite comme représentant du Pére et du Fils (Jean 14:15-27, surtout le verset 23), vers le Pére et
le Fils. Son role: les glorifier - et en méme temps, Il participe a leur gloire (1 Pierre 4:14: “L’Esprit de
gloire, I'Esprit de Dieu ...”). L’Esprit intercede méme lui-méme dans nos coeurs, donc EN NOUS et
POUR NOUS (Romains 8:26-27). Par I'Esprit (Philippiens 3:3), nous PARTICIPONS a ce que Dieu lui-
méme fait déja a I'intérieur de la communion divine.

- Rappelons que chaque chrétien personnellement, et I'Eglise dans son ensemble, est/sont le
Temple du Saint-Esprit, le lieu ol Dieu réside personnellement — et le Temple est avant tout I'endroit
ou Dieu est adoré.

- Ainsi, la louange, I'adoration et la priére sont autant notre participation a ce que Dieu fait que ce
gue nous faisons: cette perspective peut s’avérer particulierement riche dans une époque qui
valorise la performance et I'accomplissement - Dieu, dans sa grace et son amour, nous fait
PARTICIPER a sa vie! Ceci relativise aussi considérablement la FORME du culte que nous rendons a
Dieu (modes qui passent) par rapport au FOND (nous nous trouvons devant et en compagnie du
Dieu trois fois saint! Nous participons a la louange qui a lieu perpétuellement dans les lieux célestes,
cf. Apocalypse 4 a 5, etc.).

A méditer : Dans ce sens, le culte régulier que nous rendons a Dieu ensemble (lors de notre jour de
repos, le jour DU SEIGNEUR, est au centre de |la vie communautaire, mais aussi, a chaque endroit ou
il a lieu, au centre de la présence de Dieu dans le monde. Le culte n’est pas un lieu de rendement
ou de performance. Comme c’est tres bien exprimé dans le titre du livre de Marva Dawn sur le culte :
c’est ‘une perte de temps royale’ (A Royal Waste of Time) ©.

On peut étre d’accord avec la formulation ou pas. Mais plus profondément — qu’est-ce qui nous
stimule, motive, lorsque nous participons au culte de notre communauté ? A quoi nous attendons-
nous ? Et a quoi, pensez-vous, Dieu s’attend-il ?

4.) POUR LA RELATION DANS LA PRIERE

- Une question souvent posée: “Est-ce “légitime” de prier le Saint-Esprit?”

- Dans le N.T., nous sommes en effet souvent invités a prier le Pére - |a, pas de doute. Nous trouvons
également quelques exemples de priéres adressées a Jésus-Christ. Quant a I’Esprit, nous ne
trouvons pas de référence claire a une priére adressée a lui (I'exemple d’Ezéchiel 37:9 est tres
particulier - voir le contexte du chapitre - et sert difficilement d’exemple général). La pratique s’est
certainement développée par la suite, surtout une fois que I'Esprit a été “officiellement” reconnu
comme étant lui-méme de nature divine.

- Cependant, le Saint-Esprit est clairement présenté comme une personne qui intervient
personnellement envers et dans les croyants, et qui est fondamentalement orienté vers le Fils et le
Pere.

18



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

Il a de multiples ministeres envers nous (convaincre de péché, révéler Dieu, équiper pour le service,
inspirer la priere et la louange, comprendre les desseins de Dieu, nous guider concretement dans
telle situation), et on peut donc étre en relation avec lui personnellement. Quelle forme exactement
prend cette relation reste ouverte, mais n’oublions en aucun cas ce a quoi la Bible nous invite trés
clairement: développer notre vie de priére par des priéres adressées a notre Pére céleste (inspirées
par I'Esprit, cf. Romains 8:15 et Galates 4:6), au nom de Jésus-Christ, et au Christ lui-méme, le Maitre
gue nous suivons et servons. Quant a I'Esprit, il inspire notre priére, et nous renouvelle puissamment
dans notre étre intérieur (cf. p.ex. le parler en langues). Et dans la mesure ou c’est lui qui nous
conduit dans la pratique des dons spirituels, “comme il veut” (1 Corinthiens 12 :11), il n’est pas
interdit de vivre en amitié avec lui, y compris de le prier. Cependant, sa mission sera toujours de
nous orienter vers le Pére et le Fils !

5.) CONCERNANT L’UNITE DU CORPS DU CHRIST

- La communion d’amour entre Pére, Fils et Saint-Esprit suggere un modele de vie communautaire
qui invite a un équilibre dynamique d’unité dans la diversité. C'est un sujet de premiére importance
(1) en particulier dans les lettre de Paul (il est notamment au centre de son éthique communautaire,
avec l'accent sur la sainteté de ces mémes communautés).

Dans la communion divine, les qualités qui différencient Pere, Fils et Saint-Esprit ne les séparent pas
entre eux, mais contribuent a les constituer dans leurs caractéristiques spécifiques.

Dans I'Eglise, des personnes différentes, uniques, sont membres les unes des autres, dans le cadre
du corps du Christ, invitées a s’accueillir mutuellement, et ensemble, dans leur diversité et
complémentarité, servir et glorifier Dieu dans le monde présent.

L'unité et I'amour concrets dans la communauté ont été, sont et seront toujours dans |'existence du
peuple de Dieu le test de son appartenance authentique a Dieu.

- C'est le message souligné avec insistance dans 1 Corinthiens 12-13: 13, I'invitation forte et détaillée
adressée a la communauté chrétienne des 12:7 est basée sur I'activité de la tri-unité divine dans les
versets 4 a 6.

- Le défi de vivre l'unité dans la diversité a l'intérieur du corps du Christ s’adresse a une
communauté, mais aussi a une “famille d’églises” (dénomination), et également a différentes
“familles d’églises” (dénominations) entre elles — |3 se situe donc un des enjeux de |I'cecuménisme.
A ce sujet, en Suisse Romande, se vivent de belles collaborations, souvent a un niveau local, et ceci
dans le respect des différences — un cadeau, pas toujours facile a gérer, mais précieux et a cultiver,
tous en restant fideles a la révélation biblique.

- Et finalement, cette unité doit étre ouverte vers |’extérieur: nous ne devons pas nous contenter de
nous aimer les uns les autres, d’étre bien entre nous. Jésus a aussi prié pour ceux ‘du dehors’:

“Ce n’est pas pour eux seulement (ses disciples) que je prie, mais encore pour ceux qui croiront en
moi par leur parole, afin que tous soient un; comme toi, Pére, tu es en moi, et moi en toi, qu’eux

3

aussi soient un en nous, afin que le monde croie que tu m’as envoyé.” (Jean 17:20-21)

6.) INFLUENCE SUR NOTRE VISION DE L'HOMME

- L'homme est un étre relationnel, I'image de Dieu est avant tout une profonde réalité relationnelle.
Le fait d'étre créé a I'image de Dieu donne a chaque étre humain une valeur unique, inaliénable, et
requiert un respect fondamental de notre part — il/elle doit son existence a Dieu et est appelé a le
rencontrer!

- C'est dans la relation/communion avec Dieu et les hommes que se réalise et se développe le plus
profondément notre humanité.

“Etre centré sur la personne est |'antidote pour |'égocentrisme, car la notion de la personne est
sociale, et implique de se définir en relation.” (James Houston) Notre nature relationnelle nous
dirige vers I'extérieur de nous-mémes, vers le prochain.

19



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

- Notre identité est fondée sur la triple relation avec Pére, Fils et Saint-Esprit. Le Saint-Esprit nous
transforme a I'image du Fils, Jésus-Christ, et fait de nous des enfants du Pére céleste. Cette réalité
dynamique, notre enracinement en Dieu, ce que j'appelle notre ‘identité théologique', est la
colonne vertébrale de notre existence (voir p.ex. Galates 4:4-6 et paralleéles). Notre identité la plus
profonde est celle de fille/fils du Péere céleste, soeur/frere de notre Seigneur Jésus-Christ, et
habitation/temple du Saint-Esprit. C'est par ce dernier que nous sommes unis de maniére
'spirituelle’ mais combien réelle au Pere et au Fils.

- Notre vie chrétienne est un devenir continuel: nous sommes en route vers le plein
accomplissement qui aura lieu au retour du Christ.

- Dans I'Evangélisation: Dieu est toujours prét a étre vis-a-vis des personnes que nous cotoyons.
Nous pouvons en tout temps compter sur la présence et I'action de Dieu!

7.) INFLUENCE SUR NOTRE VISION DU MONDE ET DE LA SOCIETE HUMAINE

(d’apres Lesslie Newbigin, citant Harold Turner, dans THE TRINITY IN A PLURALISTIC AGE, p.5-6)

- 3 modeles fondamentaux de la société humaine et du monde (résumé trés schématique):

1.) LE MODELE “ATOMIQUE”

- Cherche a expliguer tout en fonction de l'unité la plus petite. On comprend les choses en les
analysant jusque dans leur plus petite unité. La matiéere est ultimement une collection d'atomes.

- En conséquence, la société est une collection d'étre humains individuels.

- Ce modele est assez typique de la Modernité, avec l'individualisme parfois dévastateur qui en a
découlé (a coté d'éléments plus positifs!).

2.) LE MODELE “OCEANIQUE”

- Tout est congu en termes de |'unité ultime de toutes choses. Toutes les rivieres coulent finalement
dans le méme océan. Toutes les routes conduisent sur le sommet de la méme montagne. A la fin il
ne reste que le Un.

- Ce modele est typique de I'Inde; New Age; Postmodernité; Pluralisme Religieux.

3.) LE MODELE “TOILE D'ARAIGNIEE”

- On ne saisit pas les choses en-dehors de leurs relations a d'autres choses. La “relationalité” est la
clé pour la compréhension de la réalité.

- Ce modele est peut-étre assez typique de I'Afrique.

- Ce n'est pas un modele qui sauvera le monde - mais notre conception du monde, de la vie,
influence profondément notre attitude et nos actions (cf. I'éco-systeme, I'écologie).
Théologiquement, c'est une conception unitaire de Dieu qui encouragerait la vue atomique de la
société humaine. En contraste, la compréhension trinitaire, dans laquelle les relations sont
constitutives de I'étre divin et en conséquence de I'étre humain créé a I'image de Dieu, suggére
plutdt une vue de la société qui congoit de I'étre humain dans ses relations avec les autres.

8.) QUEL MODELE POUR L'EXERCICE DU POUVOIR?

- Theése du théologien allemand Jirgen Moltmann et d'autres: le modéle unitaire a tendance a
valider et encourager des fonctionnements et relations de domination dans les affaires humaines.
L'idée d'avoir ultimement une Monade, souveraine, le Seul, au pouvoir infini et absolu,
encouragerait des relations de domination. On parle méme d'une “ontologie du pouvoir, de la
violence.”

Cf. l'influence d'une certaine théorie de I’évolution qui congoit de tout en fonction de la bataille
pour la survie et la suprématie, une vue qui est reflétée dans |'escalade horrible de la violence
comme partie “normale” de la société moderne (totalitarismes).

- En contraste, le modele trinitaire offre une “ontologie de I'amour” : la réalité ultime consiste en le
don mutuel éternel d'amour des trois personnes de la Trinité.

20



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

- Encourage le respect fondamental de la vie humaine, I'entraide, la réciprocité, la préoccupation
de ceux qui sont dans le besoin.

- Dans la communauté chrétienne, 'exercice de 'autorité est concu comme un service dans
I'amour, la réciprocité et la soumission mutuelle. Reconnaissance des charismes et ministéres que
le Christ donne par le Saint-Esprit pour le service. Il s’agit de nous rendre mutuellement capables a
exercer I'autorité que le Seigneur nous confie.

Le modele supréme: le Roi-Serviteur! (cf. Mc 10:35-45, Jn 13:1-20, 1 Pi. 5:1-4). Lui qui “nous a donné
le pouvoir de devenir enfants de Dieu” (Jn1:12) !

9.) LA NATURE DE DIEU ET LA QUESTION DU FEMINISME

- La difficulté de la question: “Pere --> Paternité --> Patriarcat”? Question de langage.

1.) Le nom “Pere” n’est pas simplement une notion générale ou une image que nous projetterions
sur Dieu. Dans la Parole, Dieu est transcendant, autre, saint. Nous ne pouvons projeter simplement
sur lui ce qui est du domaine humain.

2.) Le langage utilisé dans la Bible:

A.T. : Dieu est tres rarement appelé “Pere,” et si c’est le cas, dans des contextes de soins donnés,
dans I'attention aimante, et non dans des contextes ou sa puissance est soulignée, dans ce qui sera
par la suite étiqueté “masculin.”

N.T. : Le terme “Pére” non comme une image ou un concept, mais il se référe a la relation, et en
premier a la relation entre Jésus et son Pere. Ce point est central: le Christ est le point d’accés au
Pére, en Lui nous rencontrons Dieu de fagon définitive. Paternité - un Pére, et Filiation - un Fils,
sont bien réels en Dieu, mais précisément en Dieu.

- C’est par le choix souverain de Dieu que les termes Pére et Fils sont utilisés - ce choix divin nous
oblige - nous “ne pouvons passer dans le dos du Fils et du Pére et en faire ce que nous aimerions
bien, changer leurs noms selon les envies ou modes du temps”.

Mais: = gardons-nous de projeter le genre masculin en Dieu! Jésus était réellement homme,
masculin, mais dans son incarnation. Cela ne nous permet pas de projeter un genre masculin en
Dieu tel qu’il est dans I'éternité. Ni masculin ni féminin d’ailleurs. La notion de Paternité doit en
effet étre libérée des connotations culturelles des sociétés humaines.

3.) Finalement, comme tout langage utilisé pour parler de Dieu, comprenons le terme “Pére” en
éliminant de notre pensée tout ce qui est inapproprié pour la divinité, notamment toute
connotation de genre humain.

- Concentration sur les Personnes en relation, Pere, Fils et Saint-Esprit qui vivent éternellement
dans une communion d’amour. En chacune toute la plénitude d’étre, ce qui inclut toutes les qualités
possibles de I’étre relationnel, y compris ce qui sur le plan humain fait les spécificités masculines et
les spécificités féminines — et plus encore, mais 13, il nous faut nous taire car le mystére de Dieu nous
dépasse infiniment.

Exemple: Jésus, dont les qualités ne peuvent en aucun cas étre rangées sous le label “masculin,”
méme s’il était en effet homme (“male”).

- La réalité de la résurrection, une nouvelle nature (Luc 20:27-40, Mt. 22:23-33).

- Jésus-Christ EST I'image de Dieu en laquelle nous sommes transformés, hommes et femmes, par
le Saint-Esprit (2 Corinthiens 3 :17-18, 4:3-4; Romains 8 :28-30; aussi Colossiens 1 :15; Hébreux
1:3): a son image nous sommes tous, hommes et femmes, transformés par I'Esprit Saint, a la gloire
de Dieu le Pere!

Réflexion ouverte: Quels idéaux pour étre un vrai homme, étre une vraie femme? Il y a pour I'humain
“normal” l'identité de genre, masculin ou féminin, qui se manifeste au niveau physique et
physiologique. Il est fort probable que tous les autres aspects sont conditionnés culturellement. Ce
qui laisse dans des contextes culturels différents une grande liberté d'adaptation et de négociation
pour les relations et roles respectifs pour les hommes et les femmes.

21



FC / Le Saint-Esprit et la Trinité 6 avril 2019 — Thomas Salamoni

CONCLUSION: VERS UNE RELATION TRIDIMENSIONNELLE

Dans I'histoire de I'Eglise, certaines traditions chrétiennes mis davantage I'accent sur I'une ou
I'autre personne de la Trinité. Pour certains, le role de Dieu le Pere, Créateur souverain, la cause
premiere de toute existence qui a donné la loi, est prépondérant. Pour d’autres, c’est Jésus-Christ,
le Fils éternel, entré dans |’histoire des hommes, et devenu ainsi le modéle de ’humanité nouvelle
a imiter. Et pour d’autres encore, le Saint-Esprit est central, le guide intérieur qui conduit le
chrétien dans une vie d’obéissance en I'équipant puissamment pour le service et pour
I’évangélisation.

Le témoignage biblique invite a une vie de communion dynamique avec les trois, Pére, Fils et Saint-
Esprit.

22



