L'ALLIANCE DANS L'AT FREE College 2017-2018

Pour comprendre la notion d'alliance, il faut appréhender la grande histoire de 1'humanitg, telle que
la Bible nous la raconte, avec le schéma: création, chute, rédemption. Dans notre société, les gens
ne croient plus a un Dieu Créateur. Il n'y a donc plus la notion du péché qui nous sépare d'avec
notre Créateur. Du coup, une alliance avec Dieu ne fait plus sens. Notre sujet aujourd'hui est hors-
sujet pour nos contemporains! C'est donc un défi pour notre foi d'oser affirmer, au XIX° siecle, que
Dieu nous a créés et qu'il désire faire alliance avec nous, malgré le probléme du mal.

1 Le probléme du mal: Genése 3-5

Juste apreés la création d'Adam et Eve', c'est la chute (Gn 3). D'emblée, la Bible entre dans le sujet
qui préoccupe tout étre humain: le probléme du mal. Le pourguoi ne nous est pas révélé’. Le mal est
décrit comme une corruption, une déviation incompréhensible, dans la création toute bonne de
Dieu. Le péché demeure inexplicable, car dans le jardin, Adam et Eve avaient tout pour plaire!

La Genese décrit dans des mots simples, mais profonds, les conséquences du mal: la femme désire
son mari, mais celui-ci domine sur elle, et ses grossesses sont pénibles. Quant a I'homme, il cultive
la terre avec peine. Enfin, 'hnomme et la femme mourront. Le récit aurait pu s'arréter 13, dans le
désespoir de la mort. Mais Dieu ne laisse pas les humains dans leur misere. Il promet de susciter
une descendance a la femme, une descendance hostile a celle du serpent, qui lui écrasera méme la
téte (3.15). Cette promesse nous apprend deux choses capitales:

1) La femme aura une descendance, car Dieu continue a donner la vie, malgré le péché. Il aurait été
normal que 1'étre humain meure de suite et disparaisse. Mais non. Dans sa grace, Dieu désire
conserver I'humanité. Il va méme lui donner la capacité de lutter contre le serpent: on a déja, en
germe, la notion d'alliance. Car seule I'humanité alliée a Dieu trouvera les moyens de lutter
efficacement contre le serpent.

2) Un jour, la descendance de la femme écrasera définitivement le mal. Avec cette promesse, le
lecteur se trouve devant une énigme: Qui donc aura la puissance pour écraser la téte du
serpent? [dia 2.1]. Cette question va parcourir, je dirais presque hanter tout I'AT. Car parmi tous les
hommes de I'AT, aucun ne réussira a écraser la téte du serpent. Il y a une tension terrible dans I'AT:
d'un coteé, on voit Dieu qui continue inlassablement a donner la vie, a susciter une descendance, a
conduire des hommes et des femmes hors du péché, a faire alliance... mais d'un autre c6té, le mal
continue a proliférer, ce qui démontre que la téte du serpent n'est pas encore écrasée.

Je vous propose de parcourir quelques textes de la Genese qui montrent la progression de 1'alliance
entre Dieu et les hommes. Au passage, on évoquera aussi la prolifération du mal, pour bien sentir la
tension que subit l'alliance. Les croyants de 1'AT ont vécu cette tension sous forme d'attente:
l'attente du Messie qui viendra enfin écraser la téte du serpent et délivrer son peuple du mal.

' Gn 1.28-29: Dieu les bénit et leur dit: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre et assujettissez-la, et dominez sur
les animaux... Voici, je vous donne toute herbe... et tout arbre... ce sera votre nourriture. Premiére mention des
promesses de l'alliance (mais sans séparation entre une descendance élue et non-élue): @ grande descendance, @+®
relation spéciale de bénédiction et @ terre de délices (cf. p. 3).

? Toute tentative pour expliquer le mal aboutit & sa relativisation, comme l'explique brillamment H. Blocher dans Le
mal et la croix, coll. Alliance, Sator, 1990, p. 15-22. L'optimiste vit dans le déni de la réalité, car finalement tout est
bien, et la différence entre le bien et le mal finit par disparaitre dans un tout harmonieux; /e dualiste considere le bien et
le mal comme une guerre qui a lieu dans I'étre, mais transféré ainsi a la métaphysique, le mal n'est plus une corruption
externe et finit par devenir aussi une composante normale de la vie; le pessimiste verse dans l'absurde de la vie
humaine, or I'absurde rend impossible toute contestation contre le mal. Seul le modéle biblique permet de dire toute
I'horreur du mal, distorsion et corruption dans la création toute bonne de Dieu, en affirmant aussi que Dieu n'est pas
mélé au mal, qu'll reste le méme, Créateur plein de bonté, de compassion et de justice.

FREE College, 21 avril 2018 1/15 Anne-Catherine Piguet



2 L'alliance avec Noé: Genese 6-9

La violence et le mal se généralisent rapidement sur la terre. L'humanité se corrompt a tel point que
Dieu regrette de 1'avoir créée et décide de la détruire par un déluge. Le mal aura-t-il le dessus? Dieu
va-t-il jeter 1'éponge? Dieu repeére un homme juste et irréprochable: No¢ (6.9). Il lui promet:
J'établirai mon alliance (1° occurrence de b°rit) avec toi et tu entreras dans le bateau, toi, tes fils, ta
femme et tes belles-filles avec toi (6.18). Noé¢ obéit. Et apres le déluge, Dieu bénit Noé et ses fils en
leur disant a deux reprises: Soyez féconds, multipliez-vous et remplissez la terre. Vous serez un sujet
de crainte et d'effroi pour tout animal... (9.1-2, 7). Le méme ordre (qui est aussi une promesse)
avait ét¢ donné a Adam et Eve: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, assujettissez-la, et
dominez sur les animaux (1.28).

L'humanité est sauve! Pourtant, juste apres ces bénédictions, ce redémarrage avec l'arc-en-ciel, Noé
s'enivre et se déshabille dans sa tente (9.20). Noé qui conduisait sa vie sous le regard de Dieu (6.9),
qui avait été l'instrument d'un salut extraordinaire... voila qu'il se laisse aller au mal'. Noé a conduit
I'humanité a un certain salut, mais il n'a pas écrasé la téte du serpent, car il s'est laissé séduire par le
mal. La descendance de Noé¢ se multipliera, mais elle recommencera a se corrompre, comme
I'histoire de la tour de Babel le raconte. Le constat est accablant: tous se laissent séduire par le mal
qui ne cesse d'augmenter sur la terre.

A cause du mal, I'étre humain doit mourir. Pourtant, dans son amour, Dieu désire faire grace. Il
choisit la descendance de Sem, pour faire alliance (11.10). A partir de cette famille, Il va
reconstruire une humanité¢ nouvelle. Avec patience, Dieu choisit Abram, qui n'a apparemment
aucun signe distinctif, aucun mérite particulier. Dieu va I'enseigner et lui montrer comment vivre en
homme juste devant sa face.

3 L'alliance avec Abraham: Genese 11-25
Lire Genese 12.1-9.

3.1 Les 4 promesses de I'alliance avec Abraham

@ une grande nation (v.2),

@ une bénédiction, ou relation particuliére, privilégiée avec Dieu (v.2),

® un grand nom, source de bénédiction pour toutes les familles de la terre (v.2-3),
@ la terre de Canaan (v.7).

Ces 4 promesses rappellent la bénédiction donnée a Adam et Eve: Soyez féconds, multipliez,
remplissez, assujettissez la terre, dominez sur les animaux (1.28; 9.1-2, 7). A cause de la mort, tout
semblait perdu. Mais Dieu est plus fort que la mort. Son plan demeure, méme si une énigme a surgi,
telle une épine dans le pied: qui écrasera la téte du maudit serpent? Reprenons ces 4 promesses:

@ Une grande nation: malgré la mort, Dieu promet une postérité nombreuse. Certes, les grossesses
et I'enfantement seront difficiles. Mais Eve avait déja vu que c'est avec l'aide de I'Eternel qu'elle
avait pu enfanter Seth (4.25).

@ Bénédiction: malgré I'éloignement relationnel (Adam et Eve s'étaient cachés et avaient été
chassés du jardin), Dieu promet une relation de bénédiction, de proximité.

® Un grand nom: Dieu promet une bénédiction de toutes les familles de la terre, malgré le mal a
tous les échelons: dans le couple (Adam avait accusé Eve), dans la fratrie (Cain avait tué¢ Abel),

! Le narrateur est silencieux sur l'attitude de Noé, mais cela ne prouve pas qu'il approuve! Il laisse le lecteur apprécier
lui-méme de la situation. Or nous savons que s'enivrer, c'est de la débauche (Ep 5.18), méme si Noé ne le savait peut-
étre pas (mais pécher par ignorance, c'est se corrompre).

FREE College, 21 avril 2018 2/15 Anne-Catherine Piguet



dans la sexualité (les fils de Dieu s'étaient unis aux filles des hommes), dans la communauté (la tour
de Babel).

@ La terre de Canaan: malgré I'errance hors du jardin (Adam et Eve), puis la dispersion hors d'Eden
(suite a Babel), Dieu promet une terre de délices.

Ces promesses sont fabuleuses! Pourtant, Genese 12 est entouré de récits menacants:

-11.30: Sarai est stérile (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

-12.6: Le pays est habité par les Cananéens (menace pour la terre).

-12.10-20: En Egypte, Abram fait passer Sarai pour sa sceur, de sorte que Pharaon la prend pour
épouse (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

En Genése 13.14-18, Dieu répete encore la promesse de la terre et de la descendance. Il invite
Abram a parcourir le pays de long en large, signe que Dieu le lui donne. Mais la aussi, le texte est
précédé d'une menace: les Cananéens et Phéréziens habitent le pays (13.7). Pour la paix de la
famille, Abram laisse la terre la plus fertile a Lot (13.10-12). Un acte de foi: Abram ne cherche pas
a obtenir la promesse par la force. Il laisse Dieu agir. Il accepte méme de se dessaisir de la plaine
fertile de Canaan pour ne conserver que les montagnes. Mais peu aprés, des rois prennent
possession d'une partie de Canaan et enlévent Lot. Encore une menace!

Au ch.15, Dieu encourage Abram qui n'a toujours pas d'enfant. Abram sort vainqueur de cette
épreuve de foi: il a confiance, et Dieu le lui compte comme justice (v.6). Dieu informe Abram que
sa descendance vivra d'abord dans un pays étranger et sera asservie durant 400 ans (v.13)', avant de
recevoir la terre promise. Dieu tient promesse, mais avec d'étonnants délais!

Au ch.16, Abram et Sarai habitent en Canaan depuis 10 ans, mais n'ont toujours pas d'enfant. Alors
Sarai lui donne sa servante Agar. Une nouvelle menace surgit, car la guerre régne entre les femmes.
Réaliser soi-méme les promesses mene au chaos! Car ce n'est pas le temps de Dieu et la maniére
avec laquelle Il veut agir.

Au ch.17, Sarai a 90 ans. Comment pourra-t-elle encore enfanter? Abram sé€journe a Guérar et fait a
nouveau passer Sarai pour sa sceur. Sa foi vacille. Il n'est pas I'homme juste qui réussira a écraser la
téte du serpent...>

3.2 L'obéissance et la foi d'Abram

Comment Dieu peut-il préserver son alliance avec un homme si imparfait? Il n'y a pas d'autre
explication que la grace. Du point de vue de Dieu, l'alliance est sans conditions, car Dieu reste
fidele. Mais Il n'est pas laxiste pour autant. Il demande l'obéissance d'Abram. Du point de vue
humain, 1'alliance est donc soumise a une condition d'obéissance et de foi. On retrouve cette logique
tout au long de I'Ecriture: Dieu a tout fait, tout prévu, Il a payé le prix fort pour nous offrir une
alliance imméritée. Nous la recevons par la foi seule. Pourtant, il s'agit d'obéir. Il n'y a pas d'alliance
sans un engagement réciproque. Dieu a fait le plus grand chemin pour nous rencontrer, mais il
demande aussi notre foi et notre obéissance. Articuler la foi et les ceuvres est capital, pour que la
relation d'alliance grandisse’.

' Ce chiffre pourrait étre un arrondi, car Ex 12.40 parle de 430 ans, ce que Paul considére comme exact (cf Ga 3.17). A
noter que Paul cite les patriarches comme une histoire formant un tout: il n'y ajoute pas les années depuis les promesses
jusqu'a la descente en Egypte (Abraham a regu les promesses a 75 ans, il a eu Isaac a 100 ans, Isaac a eu Jacob a 60 ans,
et Jacob est descendu en Egypte a 130 ans = 215 années). Pourtant, Etienne considére les 400 ans comme exacts (Ac
7.6): il pourrait y avoir 400 ans de servitude sur les 430 passées en Egypte, auquel cas les deux chiffres seraient exacts.

* Noter qu'Abram agit pour réaliser la promesse par lui-méme, et non pour motif d'infidélité envers Sarai (M1 2.15).

’ Rm 3.21-4.25: Abraham a été déclaré juste par la foi, avant d'avoir accompli l'ceuvre de la circoncision et avant toute
réception de la Loi. Héritier par la foi, par grace, afin que tous (circoncis et incirconcis) recoivent la promesse. Il crut
que Dieu lui accorderait une postérité, malgré qu'il était vieux.

FREE College, 21 avril 2018 3/15 Anne-Catherine Piguet



Abram est pécheur, mais Dieu va le fortifier dans sa foi, afin de le rendre ferme, obéissant et apte a
une relation d'alliance. Il 1'appelle d'abord a quitter ses sécurités: son pays, sa patrie, la maison de
son pere. Abram part pour un pays inconnu, et sur la base de simples promesses, merveilleuses
certes, mais dont il ne voit rien. A 75 ans, il se met en route, par la foi. Il obé¢it. Dieu le met dans
une situation précaire, pour qu'il apprenne a dépendre entiérement de Lui. Abram parcourt le pays
de Canaan, il découvre cette terre de la promesse, il batit des autels dans les lieux de rencontre avec
Dieu. Il pose ses marques dans le pays, il le consacre a 1'Eternel. Mais il ne va jamais le posséder,
sauf la grotte de Macpéla (23.9), qui lui servira de tombeau... Son obéissance ne parait pas
franchement récompensée! Les 4 promesses se réalisent de fagon trés partielle. Ainsi, le patriarche
n'attache pas son cceur aux promesses, mais a la Personne de Dieu! En résumé de la vie d'Abraham:

@O Abraham congoit un fils dans sa vieillesse, mais il doit le sacrifier (ch. 22). Certes, il le retrouve
par une sorte de résurrection (Hé 11.17-19). Mais a sa mort, Abraham n'a qu'un fils (Isaac) et deux
petits-fils (Esatli et Jacob), issus de la promesse.

@ Abraham vit 3 théophanies, mais sa mort brisera sa relation particuliére avec Dieu.

® Abraham devient riche, mais sa renommeée ne dépasse pas la Palestine.

@ Abraham posséde juste le champ de Macpéla, et non toute la terre de Canaan.

La réalisation des promesses dans la vie d'Abraham est si partielle que cela nous pousse a attendre
I'Homme par excellence, parfaitement juste, qui saura recevoir pleinement ces promesses, et, par la
méme occasion, écraser le maudit serpent...

3.3  Lessignes de l'alliance

Dans cette attente, Dieu donne des signes de sa grace, afin d'encourager les croyants. Apres le
déluge, Dieu avait donné un signe a Noé: l'arc-en-ciel, pour lui attester qu'il n'y aurait plus de tel
cataclysme (Gn 9.9-13). C'est la grace commune, accordée a toute la création. Dans 1'alliance avec
Abraham, le signe est la circoncision. Mais c'est au patriarche de I'accomplir. Il doit choisir
'obéissance, pour prendre part a la grace de I'élection. Abraham obéit: il circoncit tous les males,
méme s'il ne comprend pas forcément la portée de ce rite humiliant. Humilité, obéissance et
intégrité¢ sont les caractéristiques du vrai croyant qui entre dans l'alliance avec Dieu... Méme
lorsqu'il s'agit d'obéir a un ordre incompréhensible, comme sacrifier son fils (ch. 22)!

Abraham obéit. Dieu voit que le patriarche est prét a tout abandonner entre ses mains. Alors il lui
réitere les 4 promesses de 1'alliance, en ajoutant: parce que tu as obéi a ma voix (22.18). Abraham
est pécheur, mais au fil de ses pérégrinations, Dieu l'a rendu apte a obéir en toute circonstance,
méme aux ordres les plus difficiles. Apres la mort d'Abraham, Dieu promet a Isaac la continuation
de l'alliance, parce qu'Abraham a obéi a ma voix, et qu'il a observé mes ordres, mes
commandements, mes statuts et mes lois (26.5). Hébreux 11.8-19 raconte comment, par son
obéissance, Abraham a manifesté sa foi:

1) Il a quitté sa patrie, sans savoir ou Dieu le conduirait.

2) Il avécu comme un étranger dans le pays que Dieu lui avait promis.

3) Avec Sara, ils ont dii attendre longtemps le fils promis.

4) Finalement, il a été pres de sacrifier ce fils, unique héritier des promesses.

Jc 2.14-26: la foi, si elle n'a pas les ceuvres, est morte. Les ceuvres ne s'ajoutent pas a la foi comme quelque chose de
facultatif. Elles ne remplacent pas non plus la foi. Il y a un lien intrinseque: les ceuvres authentifient la foi, elles
prouvent que la foi est vivante. Abraham, notre pere, ne fut-il pas justifié par les ceuvres, lorsqu'il offrit son fils Isaac
sur l'autel? Sa foi, sur la base de laquelle il est déclaré juste (Gn 15.6), est manifestée par son ceuvre, le sacrifice d'Isaac
(22.12). Jacques ne dit pas qu'il aurait été justifié par ses ceuvres seules, mais par ses ceuvres manifestant sa foi. La foi
est premicre, elle coopére avec les ceuvres, mais les ceuvres sont réalisées aussi pour la foi, pour la mener a maturité.
Ainsi, la foi assiste les ceuvres et les ceuvres perfectionnent la foi.

FREE College, 21 avril 2018 4/15 Anne-Catherine Piguet



Pour nous, Abraham est 1'exemple d'une foi vivante, qui est mise en action, qui s'attache a Dieu plus
qu'a ses promesses (il était prét de sacrifier l'enfant de la promesse). Abraham a obéi, sans
forcément tout comprendre, et en ne voyant qu'une réalisation trés partielle des promesses: La foi
est une ferme assurance des choses qu'on espere, une démonstration de celles qu'on ne voit pas (Hé
11.1). Aujourd'hui, comment est-ce que je vis dans l'attente de la réalisation des promesses, qu'elles
soient pour ici-bas ou pour le Royaume? Est-ce que je patiente dans la paix, ou est-ce que je fais
venir des Hagar pour tenter de réaliser les promesses par moi-méme? Est-ce que je continue a avoir
la foi, a faire confiance au Seigneur, méme lorsque le temps passe et que rien ne semble bouger?
Loin de la résignation, de I'amertume et de la colére, apprenons a vivre l'attente du Seigneur bien-
aimé, dans une espérance paisible et confiante!

4 L'alliance réitérée avec Isaac et Jacob: Geneése 25-35

Comme Abraham, Isaac a une épouse stérile (11.30; 25.21). Comme Abraham, Isaac fait passer son
épouse pour sa sceur. Ces récits se situent juste apres un renouvel-lement des promesses (ch.12 et
20; 26). La foi des patriarches est éprouvée. La famine met en danger leur famille et surtout leur
épouse. La réalitée humaine parait mettre en échec le plan de Dieu (Michaeli, p.16). Les patriarches
tombent dans les demi-vérités. Alors que les promesses sont compromises a cause de ces €carts,
Dieu intervient pour délivrer Sarai et Rébecca, non a cause de leur vertu ou mérite, mais a cause de
sa grace et de son plan de salut.

Dieu bénit et accomplit ses promesses envers Isaac. Mais sa richesse provoque des querelles avec
les Philistins, ce qui menace la réalisation des promesses (26.12-22). L'histoire d'Isaac est
pathétique, avec une faillite familiale: Jacob vole la bénédiction de son frére Esaii. Pour sauver sa
vie, Jacob doit s'enfuir. Il a regu la bénédiction, mais a quoi va-t-elle lui servir, loin des siens et de
sa terre? Comment Dieu va-t-il réaliser ses promesses, dans un tel imbroglio? A 1'évidence, Israél
n'a pas €té¢ ¢élu en fonction de ses capacités, mais de la grace! Dieu reste présent. Il continue de
conduire 1'Histoire selon son plan de salut. Mais 1'énigme demeure entiere: personne n'arrive a
résister au serpent, afin de lui écraser la téte.

Lorsque Jacob s'enfuit, Dieu lui confirme son alliance, dans la vision de 1'échelle (28.12-15). A
chaque génération, diverses menaces planent et font penser que les promesses ne pourront pas se
réaliser. Chez Laban, Jacob s'enrichit et obtient une grande postérité (11 fils). Dieu l'appelle a
revenir en Canaan, mais Jacob est terrorisé a 1'idée d'affronter la colére d'Esaii. Jacob crie a
I'Eternel, et s'appuie précisément sur les promesses pour demander grace: Délivre-moi, je te prie, de
la main de mon frere, de la main d'Esaii! Car je crains qu'il ne vienne, et qu'il ne me frappe, avec
la mere et les enfants. Et toi, tu as dit: Je te ferai du bien, et je rendrai ta postérité comme le sable
de la mer, si abondant qu'on ne saurait le compter (32.11-12). Juste avant de rencontrer son frére, il
lutte avec Dieu et faillit mourir... encore une menace! Mais Dieu lui fait grace, puis lui rappelle
encore les promesses (35.9-12).

5 Joseph, le libérateur: Genése 37-50

Joseph est maltraité¢ par ses fréres, mais dans sa souffrance, il s'attache résolument au Seigneur.
Joseph est présenté comme un homme juste. Il préfigure ainsi le Messie souffrant. Par miracle,
Joseph devient puissant, gérant tous les biens du Pharaon. Il va délivrer les siens de la famine en
Canaan. Il les délivre aussi de leur secret de famille. Il préfigure ainsi Celui qui aura la puissance
pour écraser la téte du serpent. Pourtant, Joseph n'est pas dépositaire de l'alliance. La bénédiction de
son pere fait de lui le berger, le rocher d'Israél, le prince de ses fréres. Mais c'est Juda qui recoit le
sceptre et la domination. Joseph lui-méme reconnait qu'il n'est pas le Messie, le Libérateur promis,
car il dit a ses freres: Vous aviez médité de me faire du mal: Dieu l'a changé en bien... pour sauver

FREE College, 21 avril 2018 5/15 Anne-Catherine Piguet



la vie a un peuple nombreux (50.20). Joseph se voit donc comme un instrument entre les mains de
Dieu. Et il percgoit que c'est Dieu lui-méme qui peut délivrer son peuple du mal.

6 Bilan de 'alliance dans la Genése

Le bilan des quatre promesses est plutdt mitigé, arrivé au terme de la Genése:

@ Postérité nombreuse: le clan de Jacob compte 70 personnes a la 5° génération, ce qui n'a rien
d'exceptionnel (46.27). Isra€l se multipliera beaucoup en Goshen (47.27), mais on est loin d'une
descendance innombrable comme les étoiles ou le sable.

@ Bénédiction: Dieu bénit, visite et transforme les patriarches (théophanies), mais aucun n'est
trouvé parfaitement juste et apte a écraser la téte du serpent.

® Bénédiction des nations: Abraham prie pour Abimélec, Jacob bénit Pharaon... mais l'accés a I'eau
génere des conflits avec Abimélec. Et Pharaon chasse Abraham.

@ Pays de Canaan: Israél ne posséde toujours que le tombeau de la grotte de Macpéla... et le clan
doit fuir en Egypte, a cause de la famine en Canaan.

7 L'Exode — Dieu se souvient de son alliance

L'Exode commence avec une promesse qui se réalise: les Israélites furent féconds, ils proliférerent,
se multiplierent et devinrent de plus en plus forts, et le pays en fut rempli (1.7). Mais ce succes est
aussi une menace: Pharaon est effrayé et fait tout pour limiter la croissance des Israélites. Il les
réduit a l'esclavage, mais dans les coulisses de I'Histoire, Dieu veille! Plus les Israélites sont
opprimés, plus ils se multiplient. Devant 1'échec de sa politique, Pharaon ordonne d'exterminer les
garcons hébreux, mais les sages-femmes osent lui désobéir. Elles lui rapportent que les femmes des
Hébreux ne sont pas comme les Egyptiennes, comme elles sont pleines de vie, elles accouchent
avant l'arrivée de la sage-femme. Israél se multiplie, mais toujours comme esclave, et loin de la
terre promise.

Longtemps apres... les enfants d'Israél gémissaient encore sous la servitude... et... ces cris...
monterent jusqu'a Dieu. Dieu entendit leurs gémissements, et se souvint de son alliance avec
Abraham, Isaac et Jacob. Dieu regarda les enfants d'Israél, et il en eut compassion (2.23-25). Dieu
appelle un libérateur, Moise. Il se révele a lui comme le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob qui
veut délivrer son peuple et le faire entrer dans un bon et vaste pays, dans un pays ou coulent le lait
et le miel, dans les lieux qu'habitent les Cananéens... (3.8). La promesse du pays est sur le point de
se réaliser (13.11; 15.17; 33.1), Dieu renouvelle son alliance (6.2-9; 19.4-6).

Mais auparavant, Isra€l va souffrir, jusqu'a ce que Pharaon les laisse enfin partir. Apres la sortie
d'Egypte, la Loi est donnée comme une bénédiction, pour approfondir la relation spéciale entre
Dieu et son peuple.

8 Bilan de l'alliance dans le Pentateuque

Juste aprés le don de la Loi, les Israélites fabriquent un veau d'or qui détruit I'alliance. Moise
intercede pour que cesse l'extermination d'Israél, et il se base précisément sur les promesses:
Eternel, souviens-toi d'Abraham, d'Isaac et d'Israél, tes serviteurs @, auxquels tu as dit, en faisant
un serment par toi-méme: "Je multiplierai votre descendance © comme les étoiles du ciel, je
donnerai a votre descendance tout ce pays ® dont j'ai parlé, et ce sera son patrimoine pour
toujours". Alors le Seigneur renonga au mal qu'il avait parlé de faire a son peuple (32.13-14).

On peut suivre les promesses de 1'alliance comme un fil rouge qui parcourt tout I'AT. La patience de

Dieu a ¢ét¢ mise a rude épreuve! Car chaque génération continue de pécher. La Loi est un traité
d'alliance, un cadre juridique qui définit les relations entre Dieu et son peuple. L'Exode se termine

FREE College, 21 avril 2018 6/15 Anne-Catherine Piguet



avec la construction du tabernacle (25-40), lieu de rencontre avec Dieu @. Le Lévitique met en
évidence la nécessité d'oter la colere de Dieu face au péché. Les sacrifices permettent de rendre
Dieu favorable. Les lois montrent qu'on ne peut s'approcher de Dieu dans un état impur. Il s'agit
d'étre saint, comme Dieu est saint. Le peuple doit obéir, sinon il s'exclut lui-méme de la
bénédiction. Cette promesse de bénédiction, de relation spéciale avec Dieu se réalise, mais les
nombreux péchés du peuple viennent sans cesse la remettre en cause.

Dans Nombres et Deutéronome, le peuple se dirige vers Canaan, la promesse de la terre @ va se
réaliser! Mais le peuple murmure dans le désert... Moise intercede, mais une génération est
condamnée. La nouvelle génération se livrera a la débauche et l'idolatrie... A la fin du
Deutéronome, on apprend que les malédictions devront se produire, car le peuple est infidele
(31.29): on sait qu'il partira en exil, loin de la terre promise, dans une nation paienne, idolatre et
puissante. De graves conséquences...

Comment l'alliance pourra-t-elle se réaliser? Dieu aurait pu jeter 1'éponge et laisser son peuple
mourir & Babylone. Mais avant méme cet exil, Dieu annonce qu'll trouvera le moyen de faire grace.
Il opérera un miracle: la circoncision du ceeur (Dt 10.16). Dans le Pentateuque, la tension est
constante, entre la sainteté de Dieu qui ne tolére aucun péché, et son amour envers les étres
humains. Une tension se manifeste aussi entre une alliance sans condition, car Dieu est fidéle a ses
promesses et veut en sauver quelques-uns, et une alliance soumise a une condition d'obéissance. Or
les humains séduits par le serpent n'arrivent pas a obéir... ce qui, implicitement, fait appel a un
Messie libérateur'.

9 L'apogée de I'alliance avec David

Gréace a la Loi, le peuple a appris comment entrer dans une relation de bénédiction @. Avec Josué,
Israél entre dans le pays promis @. La bénédiction des nations @ se voit avec Ruth et Rahab, mais
elle reste limitée. En Canaan, la postérit¢ @ devient nombreuse, méme si, du temps des Juges, la
tribu de Benjamin faillit s'éteindre (Jg 20-21). Les promesses se réalisent en partie, mais des
menaces planent toujours, et aucun Messie ne s'est levé pour écraser la téte du serpent. Du temps
des Rois, David est le modéle qui sert a "mesurer" la fidélité de tous les autres rois.

9.1 Méditation en petits groupes

Lire 2 Samuel 7.1-16:

-Comment se sont réalisées les 4 promesses faites a Abraham?

-Quels développements de ces promesses sont promis a David et a sa postérité?

-Comparer les v.12-16 avec 1 Chr 17.11-14: quelle est la différence majeure et comment la
comprendre?

9.2 Alliance avec ou sans condition?

A I'époque de Salomon, plusieurs promesses sont rappelées avec des conditions, pour l'encourager a
étre fidele, alors que la situation politique est stable et qu'il pourrait étre tentant de ne plus compter

! Apreés le Pentateuque, l'alliance est renouvelée (Jos 5.1-12; 8.30-35), mais les 4 promesses peinent a se réaliser. A la
fin de I'AT, on constate que l'alliance a échoué et que le jugement de Dieu menace Israél:

@ La postérité devient nombreuse, mais aucun Messie ne se profile pour assurer la vie pour toujours: tous les Israélites
finissent par mourir.

@ Bénédiction, relation spéciale dans le Temple (1 R 8: Dieu y habite), mais ce temple devient lieu d'idolatrie et sera
détruit. Il sera restauré sommairement apres I'exil.

® Grand nom: plus le temps passe, plus les libérateurs envoyés par Dieu ont des comportements mauvais (Jg). Idem
pour les Rois. Peu de bénédictions des nations (1 R 10; Jon 3), car c'est plus souvent la guerre que la paix.

@ Terre promise: conquéte sous Josué, achévement sous David avec la prise de Jérusalem (2 Sa 5.6-10), mais I'exil a
Babylone menace tout espoir. Retour partiel sous Esdras-Néhémie, mais Israél ne sera plus jamais maitre dans son pays
(N¢ 9.36; il sera constamment asservi a des rois et gouverneurs étrangers).

FREE College, 21 avril 2018 7/15 Anne-Catherine Piguet



sur le Seigneur. Mais quand planent des menaces pour Isra€l, les promesses sont rappelées sans
condition. Or, dire que l'alliance est avec et sans condition pose un probleme logique! En réalite, il
s'agit d'articuler la souveraineté de Dieu avec la responsabilité humaine.

La condition appelle a la fidélité, a I'obéissance (si tu obéis, tu vivras), et avertit qu'il peut y avoir
un point de non-retour (si tu désobéis, tu mourras). Quant a l'aspect inconditionnel, il montre que
Dieu est le premier, qu'll prend toute l'initiative, sans que I'étre humain y soit pour quelque chose:
Dieu choisit, dans un acte souverain, de créer 'humanité, puis de la sauver du péché. L'aspect
inconditionnel montre aussi I'extréme générosité de Dieu, sa fidélité malgré 1'infidélité humaine...
mais ceci sort du rapport contractuel et dépend de la grace de Dieu! Les deux aspects subsistent
donc en tension. Dieu seul en garde la maitrise. Faisons-Lui confiance! Et appliquons-nous a obéir
et intercéder, comme 1'ont fait Abraham et Moise... ce qui nous entraine a devenir des hommes et
des femmes responsables devant Dieu'.

10  L'alliance actualisée par les prophétes

Sont appelés prophéetes de nombreux porte-parole de Dieu (Abraham, David, etc.). Cependant, il
faut les distinguer de ['office prophétique des prophétes-écrivains® qui ont parlé sous la royauté en
Israél, pour rappeler a Israél la Loi de Moise (Dt 18.15-22), en attendant la venue du Messie. Ces
prophetes ont poursuivi leur ministére jusqu'a I'exil a Babylone. L'exil marque un premier silence
prophétique. Au retour de l'exil, trois prophétes se lévent pour encourager les Israélites a
reconstruire Jérusalem: Aggée, Zacharie, Malachie. Ils parlent jusque vers 430 av. J.-C., puis c'est a
nouveau un grand silence, jusqu'a Jean-Baptiste.

Les prophetes rappellent les promesses, ils les méditent, et les développent dans des perspectives
apocalyptiques. Ils dénoncent le mal énergiquement. Ils s'expriment avec leur cceur et leur amour
pour Dieu: ils sont saisis, en voyant tant de mal au sein du peuple de I'alliance qui se comporte
comme les paiens, voire méme pire... Les deux temps de silence montrent combien la rupture de
l'alliance est grave.

Durant la monarchie, les exigences de Dieu sont plus élevées qu'au début de 1'histoire d'Israél, car le
peuple a vu le Seigneur les délivrer de Pharaon. Ils ont regu la Loi, ils sont entrés en Canaan, ils se
sont multipliés. Mais leur coeur n'est pas devenu meilleur... Les prophetes voient la nécessité d'un
Messie qui libére du mal. Ils n'idéalisent pas le passé. Ils continuent d'espérer, méme dans les pages
les plus sombres. Au cceur de ses lamentations sur la chute de Jérusalem, Jérémie s'exclame: Voici
ce que je veux repasser en mon ceeur, ce qui me donnera de l'espérance: les bontés de I'Eternel ne

sont pas épuisées, ses compassions ne sont pas a leur terme, elles se renouvellent chaque matin.
Oh! Que ta fidélité est grande! (3.21-23).

" Toute 1'Ecriture est traversée par ces aspects conditionnels et inconditionnels de l'alliance. Quelques exemples:

-Gn 15.1-6: Dieu promet sans condition, mais c'est parce qu'Abraham lui fait confiance qu'il est déclaré juste.

-Ex 19.1-6: Aprés avoir vu la délivrance d'Egypte, Dieu dit a Israél: si vous écoutez ma voix... vous m'appartiendrez...

-2 Sa 7.4-16: Dieu promet sans condition a David: fa maison et ton régne seront assurés pour toujours apres toi...

-Es 8.23 2 9.6; 11; 42; 54.9-10; 55.3; etc.: le régne de David annonce celui du Messie qui surgit sans condition.

-Mt 5.20: condition pour entrer dans le Royaume des cieux.

-Lc 4.14-21: le Messie se 1éve et apporte sa grace, sans condition. [suite de la note en p.10]

-Rm 5.17-21

-Ga 3.23-29; 5.16-25: sauvés par la foi, mais appelés a rejeter les ceuvres de la chair, sans quoi nous n'hériterons pas du
Royaume de Dieu.

-2 Tim 2.11-13; Hé 10.35-39: 1a foi s'accompagne de persévérance et de fidélité, etc.

Voir aussi: Waltke Bruce, Théologie de I'Ancien Testament, Excelsis, Charols, 2012, p.889-890.

2 Elie, Elisée et quelques autres prophétes n'ont pas été écrivains. Ils ont pourtant exercé au tout début de la monarchie
en Israél, de 1000 a 850 ou 750 av. J.-C. (selon la datation donnée a Abdias et Joél). Les prophétes-écrivains ont exercé
de 850 ou 750 a 586 av. J.-C., c'est-a-dire jusqu'au moment de la chute de Jérusalem et I'exil a Babylone.

FREE College, 21 avril 2018 8/15 Anne-Catherine Piguet



10.1 Les prophétes et leur style

Les prophétes sont de fideles croyants, qui méditent I'histoire d'Israél dans une démarche de foi. Ils
observent comment Dieu a agi par le passé, afin de discerner comment Il agira dans le futur. Dieu
ne change pas et reste fidele. Si donc Dieu s'est engagé envers I'humanité, c'est stir qu'll saura
réaliser son plan de salut!

La délivrance hors d'Egypte a ét¢ un événement majeur et fondateur pour Israél. Les prophétes
comprennent que cette histoire sert de paradigme, de modéle pour une délivrance a venir, encore
plus extraordinaire: la délivrance hors du monde du péché, grace a la venue d'un nouveau Moise,
qui va promulguer une nouvelle Loi. Les prophétes voient la nécessité¢ d'une alliance nouvelle,
gravée dans le coeur. L'alliance (b°7if) revient 78 fois chez eux, c'est dire son importance!

Les prophétes ne s'intéressent pas a la date a laquelle des événements vont se produire. Ils cherchent
a comprendre la fagon dont Dieu intervient dans 1'Histoire, et comment les humains doivent se
comporter pour lui étre fidéles. Du coup, ils ont tendance a opérer des télescopages dans le temps'.
La délivrance hors d'Egypte devient une image pour parler de la grande délivrance hors du monde
du péché. Pharaon personnalise I'action du diable qui cherche a obtenir tous les pouvoirs (politique,
économique, spirituel), afin d'opprimer 1'humanité. Abraham est 1'image du croyant fidele, déclaré
juste par sa foi, etc. Toute 1'histoire d'Isra€l est relue a une échelle universelle, cosmique et valable
pour tous les temps, tellement I'alliance gagne l'entier de la création. Les propheétes sont émerveillés
devant un salut si gigantesque... mais ils sont aussi effrayés de voir Isra€l se vautrer dans le mal,
avec tant de désinvolture. Effrayés aussi devant la sainteté et la gloire de Dieu (Es 6).

Les prophétes ont un style littéraire qui fait appel aux histoires du passé. Ils en parlent de fagon
poétique, avec de nombreux symboles et images. Pour parler de l'avenir, ils utilisent le genre
littéraire apocalyptique. Ce genre est difficile a déchiffrer, car le langage est nourri de symboles,
d'hyperboles et de visions complexes pour parler de la réalité glorieuse et indescriptible du monde a
venir. Les visions prennent une ampleur cosmique (Ez 38-39; Dn 7-8, 10-12; Za; Mt 25.31-46; Ap;
etc.).

Au cours des siccles, il y a eu beaucoup d'interprétations loufoques. Pour appréhender au mieux ces
textes difficiles, retenons quelques clés de lecture:

-bien connaitre 1'histoire biblique dans son contexte, ainsi que le mouvement général de 1'histoire de
Dieu avec I'humanité (création, chute, rédemption; ancienne et nouvelle alliance, etc.),

-distinguer les genres littéraires (poésie, narration, etc.), avec leurs différents "codes" de lecture?,
-fonder son interprétation d'abord sur les nombreux textes limpides, avant d'aborder les quelques
textes plus difficiles’,

-comparer différentes versions de la Bible, s'appuyer sur de solides commentaires,

-toujours garder Jésus-Christ au centre de nos préoccupations et de notre adoration, en lui
demandant le bon éclairage de son Esprit (1 P 1.10-12)!

' P.ex., en Ap 11.8: la grande ville est appelée Sodome et Egypte, la méme ot leur Seigneur a été crucifié. Le prophéte
suit le théme des villes idolatres, en télescopant les ages. Ce qui crée deux fortes impressions: ces villes anciennes, en
réalité, s'opposent a Jésus-Christ; et méme Jérusalem peut devenir le repaire des hommes méchants, opposés a Dieu!

2 On ne lit pas de la méme maniére une liste de commissions, un récit ou un poéme. Et attention: lire littéralement ne
garantit pas qu'on lit juste et qu'on comprend correctement! En Gn 1, les jours de création et le serpent ne sont pas a
prendre littéralement, car les luminaires qui servent a mesurer les jours de 24h n'apparaissent qu'au 4e jour (donnée
interne, v.14) et le serpent est une image pour parler de Satan, comme I'explique 1'apdtre Jean (Ap 12.9); Adam, par
contre, est a prendre littéralement, comme Paul l'explique (Rm 5.12-21). Considérer Adam comme une image de
I'humanité ruine la théologie du NT qui présente Jésus-Christ comme le nouvel Adam! En Ap 7.4-9 aussi, il est évident
que les 144'000 ne désignent pas le nombre exact des élus, puisque le v.9 parle d'une foule innombrable.

3 P.ex.: éviter de fonder de grandes théories sur le millenium, car il n'apparait qu'en Ap 20.2-3...

FREE College, 21 avril 2018 9/15 Anne-Catherine Piguet



10.2 Esaie (~740-697)

En 722, Esaie est t¢tmoin de la chute de Samarie, la capitale d'Israél du Nord. Mais Juda n'est pas
meilleure: Si I'Eternel des armées ne nous avait conservé un faible reste, nous serions comme
Sodome, nous ressemblerions a Gomorrhe (1.9). Esaie ose comparer son peuple aux paiens les plus
corrompus! Car Israél est si perverti qu'il aurait di mourir comme les autres nations. Dans ce
sombre contexte, le prophéte annonce que Dieu fera grace (ch. 40-66). Esaie se sert des histoires
connues de 'ancienne alliance (Abraham, Moise, I'Exode, Josué, etc.), pour annoncer une nouvelle
alliance, avec des hyperboles qui montrent son émerveillement.

Esaie idéalise Jérusalem-Sion', qu'il présente sous les traits d'une femme. La lecture littérale est
impossible, car une ville ne peut étre en méme temps une femme! Au fil des chapitres, la
personnalisation augmente de telle sorte qu'un dialogue s'instaure entre Dieu (ou son prophéte) et la
femme Jérusalem qui se plaint d'étre abandonnée et oubliée de 1'Eternel (49.14). Elle a été ravagée
par ses fils, c'est-a-dire les Israélites infideles au Seigneur. Mais Dieu promet qu'elle aura a nouveau
des fils qui habiteront dans sa tente (54.2). Ces fils ne lui causeront aucun tort et viendront de toutes
les nations. Dieu va méme jusqu'a se comparer a un €poux qui accueille cette femme abandonnée,
afin de conclure avec elle une alliance de paix (54.10). Le salut prend des proportions cosmiques,
avec une bénédiction éternelle pour Israél et les nations.

Dans ces chapitres, Esaie développe la figure du Serviteur de I'Eternel, qui sera mis a mort de fagcon
cruelle et injuste. Mais il réalisera la purification des péchés: il écrasera donc la téte du serpent! Ce
Serviteur revient dans quatre poémes?, qui sont suivis par I'annonce du salut de Jérusalem®, signe
que I'ceuvre du Serviteur est efficace. Esaie utilise un procédé littéraire courant chez les propheétes:
la pensée cyclique. Il aborde un théme, un second, un troisiéme, etc., puis il revient au premier
théme. Non pas pour se répéter, mais pour élargir et approfondir sa vision®.

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Esaie 40 a 66?

Dieu établit son Serviteur, un homme juste, pour étre la lumiere des nations, pour apporter le salut
Jjusqu'aux extrémités de la terre (49.6). Le Serviteur réalise donc la bénédiction des nations ®. Il
délivre les Israélites dispersés @, il les raméne a Jérusalem, sur la terre promise @, afin d'établir
une alliance nouvelle @ (49.8-26).

Ecoutez-moi, vous qui poursuivez la justice, qui cherchez l'Eternel!... Portez les regards sur votre
ancétre Abraham et sur Sara, celle qui vous a donné naissance! (51.1-2). Le salut n'est pas offert
qu'aux Israélites, mais a fous ceux qui poursuivent la justice. Abraham est I'exemple de celui qui a
poursuivi la justice et qui a été déclaré juste par sa foi (Gn 15.6). De méme, ceux qui recherchent la
justice seront déclarés enfants d'Abraham et de Sara. La généalogie retenue par Esaie n'est donc pas
celle du sang, mais de l'alliance (Gn 15.18; 17.1-2).

Dans I'AT, Sara n'est citée que dans la Genese et ici... pourquoi? Elle est lI'image, le type, de la
femme stérile. Or la stérilité est une conséquence du mal, qui empéche de réaliser 'ordre de se
multiplier sur la terre (Gn 1.28). Les femmes stériles de I'AT ont terriblement souffert, car leur
stérilité les empéchait d'entrer dans l'appel de Dieu’. La naissance d'Isaac était un miracle, fruit
d'une promesse de Dieu (Gn 18.10).

! Certains exégétes ont cru distinguer entre Jérusalem, la cité terrestre, et Sion, la cité céleste, mais cette distinction est
arbitraire. Dans la poésie hébraique, les vers ont souvent 2 hémistiches, et il est considéré comme élégant de dire une
chose dans le 1° hémistiche, et de le répéter avec d'autres mots dans le 2° (ou de dire son contraire dans le 2°), d'ou
l'usage de 2 mots: Sion dans un hémistiche, et Jérusalem dans l'autre hémistiche.

242;49.1-13; 50.4-11; 52.13 4 53.12.

43-44;49.14 4 50.3; 51.1 2 52.12; 54.

4 Dans le NT, on retrouve ce procédé chez 1'apotre Jean, notamment dans ses visions (les sceaux, trompettes et coupes
d'Ap 4-18). Certains en ont conclu que Jean parlait de périodes successives, mais la chronologie est impossible a établir.
Il s'agit d'un procédé littéraire permettant d'approfondir un sujet, avec diverses images qui se superposent pour former
comme une grande fresque (ou comme une image en 3 dimensions) de la méme réalité.

FREE College, 21 avril 2018 10/15 Anne-Catherine Piguet



Esaie compare Jérusalem, qui sera ravagée par l'exil des Israélites a Babylone, a Sara la stérile.
L'identification de la ville a une mere pousse a l'abstraction. Comme Sara, Jérusalem va "enfanter"
des fils de fagon surnaturelle, alors qu'elle sera encore dévastée par sa "stérilit¢" due au péché
d'Isra€l: Et tu diras en ton coeur: Qui m'a donné ces fils? J'étais privée d'enfant, j'étais stérile.
J'étais en exil, mise a l'écart. Qui les a élevés? J'étais restée seule. Ceux-ci, ou étaient-ils? (49.21).
Esaie ne raconte pas un récit chronologique, qui est littéralement impossible. Il idéalise I'histoire
d'Abraham et Sara, pour montrer combien la nouvelle alliance est un miracle qui "décolle" de la
réalité présente. Car fous —y compris Israél et Juda— ont péché et sont privés de la gloire de Dieu
(Rm 3.23).

Lire ces prophéties de fagon littérale conduit a I'échec, car il est impossible de comprendre
comment une ville peut devenir une femme qui regoit des fils qu'elle n'a pas enfantés, comment
cette ville peut donner naissance (51.18-20) tout en étant stérile (54.1), comment elle peut revétir
ses fils comme des bijoux et les attacher comme la fiancée (49.18), comment elle peut devenir mere
avant d'étre épousée (54.1-5) et finalement enfanter avant d'étre en travail:

Avant d'étre en travail, elle a accouché,; avant que les douleurs ne lui viennent, elle a donné le jour
a un fils. Qui a jamais entendu rien de tel? Qui a jamais rien vu de semblable? Un pays peut-il
naitre en un seul jour? Une nation peut-elle étre mise au monde d'un seul coup? A peine en travail,
Sion a mis au monde ses fils (Es 66.7-8). Jérusalem ne connait pas de douleurs. Elle est donc
délivrée de la malédiction du péché qui reposait sur la femme (Gn 3.16)! Elle enfante, non selon la
chair (=de fagon naturelle), mais selon la promesse (surnaturelle), en vertu de la foi (Ga 4.22-5.1).

Cet enfantement est possible grace a l'cuvre du Serviteur qui s'offre lui-méme en sacrifice
d'expiation, qui 6te le péché qui la rendait stérile (ch. 53). Le Serviteur verra une descendance
(53.10). Comment peut-il mourir et voir? En filigrane, Esaie suggere la résurrection: Jésus-Christ
ressuscité voit sa descendance, composée d'Israélites et de fils des nations @. La postérité
d'Abraham devient nombreuse O!

Esaie n'utilise pas I'histoire d'Abraham et Sara de facon littérale, en faisant coller chaque détail de
leur vécu a celui de Jérusalem. Ce qui l'intéresse, ce sont les modes d'action de Dieu envers les
patriarches, qu'il applique maintenant a Jérusalem. Esaie ne se contente pas d'un simple transfert
d'une histoire a l'autre. Il opére une métaphore: l'image de la ville-Jérusalem s'entrechoque et
s'imbrique avec celle de la femme-Sara (ch. 54)'. Ce choc stimule notre imagination, pour nous
faire entrer dans une nouvelle dimension, ou notre intelligence et nos émotions sont mises a
contribution, pour tenter de saisir I'indescriptible gloire de la nouvelle alliance.

Agrandis le lieu de ta tente® et qu'ils étendent les tentures de tes demeures! Ne retiens pas. Allonge
tes cordes et fortifie tes piquets! Car a droite et a gauche tu te répandras. Ta descendance prendra
possession® des nations et ils habiteront des villes désertes (54.2-3). Les fils affluent, ce qui oblige
leur mére a agrandir sa tente. En méme temps, ils se dispersent pour habiter les villes désertes. Cette
promesse rappelle celle faite a Abraham: Je te bénirai @ et je multiplierai ta descendance ©

> Dans sa bonté, Dieu leur a répondu, car elles ont toutes été délivrées et ont pu finalement enfanter un fils qui jouera un
role important pour le salut d'Israél (Sara > Isaac, Rebecca > Jacob, Rachel > Joseph, la femme de Manoach > Samson,
Anne > Samuel, Elisabeth > Jean-Baptiste). Marie, la 7°, a aussi enfanté miraculeusement, puisqu'elle était vierge!

' Grec metaphora = transport. Procédé par lequel on substitue a la signification d'un mot ou d'un groupe de mots une
autre signification qui s'y rapporte en vertu d'une analogie ou d'une comparaison implicite (Petit Larousse, 2007).

211 est étonnant qu'Esaie parle d'une tente et non d'une ville, car & son époque Jérusalem était fortifiée. Et aprés l'exil, la
ville sera rebatie. La tente fait penser a I'époque des patriarches: Abraham et Sara ont certainement dii agrandir la leur
pour accueillir Isaac. On peut aussi faire le lien avec la tente de David dans laquelle régnera le Messie (Es 16.5) et avec
Jérusalem, tente qui ne sera plus démontée, dont les piquets ne seront jamais enlevés, et dont les cordages ne seront pas
détachés (Es 33.20b, NBS).

3 Le verbe prendre possession ou déposséder a aussi le sens d'hériter.

FREE College, 21 avril 2018 11/15 Anne-Catherine Piguet



comme les étoiles du ciel et comme le sable qui est au bord de la mer. Ta descendance prendra
possession des villes de ses ennemis (Gn 22.17) Q.

L'Eternel ne propose pas un simple trait¢ de suzeraineté, mais un mariage (54.5-10). L'image de la
femme permet a Esaie d'approfondir sa méditation et de prophétiser une nouvelle alliance éternelle,
dans une extraordinaire intimité avec Dieu @ ®. En rappelant l'histoire d'Israél, Esaie souligne la
continuité de l'action bienveillante de Dieu. En idéalisant Jérusalem, Esaie dépeint une nouvelle
alliance et un salut au-dela de tout ce que 1'on peut imaginer. Il y a continuité et discontinuité. Un
déja et un pas encore que nous vivons aussi aujourd'hui: déja nous sommes sauveés, mais pas
encore dans le Royaume de Dieu!

10.3  Jérémie (627-586)

Du temps de Jérémie, Isra€l du Nord a disparu (3.6-10). Le prophete supplie Juda de se repentir...
mais Jérusalem tombera a la fin de son ministére. Il prophétise que l'arche’, symbolisant le trone et
la présence de Dieu, disparaitra (3.16). Cela se produira, a la chute de Jérusalem en 587, avant la
déportation a Babylone. L'exil est un événement treés grave, marquant la rupture de 1'alliance. Mais
comme Esaie avant lui, Jérémie annonce une nouvelle alliance, pour des temps ¢éloignés (ch. 30-33).

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Jérémie 30 a 33?

Jérémie prophétise qu'un reste sera sauvé et reviendra de Babylone (la ville-symbole du péch¢), afin
de servir I'Eternel @. Dieu est saisi de compassion pour son peuple, c'est pourquoi il le fera revenir
en Canaan @, pour vivre heureux, comme au temps de David®. Le peuple se multipliera, conduit par
ce Prince de paix et de justice @. Méme les nations sont appelées a écouter la voix de 1'Eternel @
(31.10).

Jérémie compare Israél a une autre femme stérile: Rachel (Gn 29.31). Dieu l'avait délivrée de sa
stérilité, cependant elle meurt sur la route de Bethléhem-Ephrata, en accouchant de son second fils
Benjamin (Gn 35.16-20). Jérémie se sert de ce drame pour en annoncer un autre: On a entendu des
cris @ Rama® des lamentations et des pleurs amers: c'est Rachel qui pleure ses enfants et n'a pas
voulu étre consolée a propos de ses enfants, parce qu'ils ne sont plus la (Jé 31.15).

Dans la Genese, Rachel n'a pas perdu ses enfants! Juste avant de mourir, elle a appelé son fils Ben-
Oni, ce qui signifie fils de ma douleur. Jérémie utilise cette histoire de fagon symbolique: comme
Rachel, Jérusalem était stérile, mais Dieu lui a donné des fils par miracle (=les Israélites délivrés de
Pharaon). Comme pour Rachel, les fils de Jérusalem I'ont fait beaucoup souffrir, au point qu'elle en
meurt (=exilée a Babylone, ses "enfants" ne sont plus). Mais Jérémie lui prophétise: Retiens tes
pleurs... car il y aura une compensation pour ta peine, déclare I'Eternel. Ils reviendront du pays de
l'ennemi. Il y a de l'espoir pour ton avenir... (31.16-17). Le retour de l'exil babylonien est un tel
miracle, une telle renaissance d'Israél, qu'il préfigure la résurrection!

Matthieu nous apprend que cette prophétie s'accomplit au moment ou Hérode fait tuer tous les
enfants de Bethléhem, dans le but de supprimer le roi qui vient de naitre (Mt 2.16-18). Mais le Fils
promis survit miraculeusement a cette premicre tentative de meurtre. Et méme s'il sera crucifié¢ 30
ans plus tard, il en sortira vainqueur par la résurrection! Oui, il y a de ['espoir pour notre avenir!

Jérémie avait dénoncé le péché de Juda... gravé sur la table de leur cceur... (17.1). Le mal était
incurable, mais Dieu va faire des miracles. Par pure grace, Il créera une alliance nouvelle... Je

' Ex 25.10-22; Nb 7.89. Elle a accompagné Israél dans ses pérégrinations (Nb 10.33-36; Jos 3-4; 6). Ensuite, elle a été
installée dans le temple (2 Chr 5.1-10; 35.3). L'arche contenait la manne (en souvenir du désert), la verge d'Aaron qui
avait fleuri (rappel que les fils de Lévi seuls pouvaient officier dans le tabernacle, Nb 16-18), ainsi que les tables de la
Loi (Hé 9.3-4).

2Jé30.9; 33.15, 17, 21-22, 26.

3 Ville proche de I'endroit ou Rachel a été enterrée.

FREE College, 21 avril 2018 12/15 Anne-Catherine Piguet



mettrai ma loi a l'intérieur d'eux, je l'écrirai dans leur cceur, je serai leur Dieu et ils seront mon
peuple' @. Moise avait déja appelé de ses veeux cette intimité de cceur avec Dieu (Dt 10.16).
Hébreux 8.8-12 affirme que cette prophétie s'est réalisée avec Jésus-Christ, notre grand et souverain
sacrificateur!

10.4 Ezéchiel (592-570)

Ezéchiel prophétise durant la chute de Jérusalem. Il est prétre, mais ne peut exercer son service, car
il est déporté en -597 a Babylone. Avant la chute de Jérusalem, il voit la gloire de Dieu quitter le
temple (10.18-22). Il doit briser l'espoir des exilés. Mais apres la chute de Jérusalem, son message
change: il prophétise la restauration d'Isra€l (ch. 33-39). La gloire de I'Eternel revient sur un
nouveau temple (ch. 40-48).

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Ezéchiel 33 a 48?

Ezéchiel annonce aussi un nouveau David®* @, qui conclura une alliance éternelle’ aprés avoir
délivré Israél du mal et répandu son Esprit sur eux* @. Les Israélites reviendront en Canaan® @. A
partir d'ossements desséchés (="mort" d'Israél exilé a Babylone a cause de ses péchés), Dieu est
capable de redonner la vie (=retour de 1'exil des Israélites repentants) et de réunifier Israél et Juda
(ch. 37). Les nations reconnaitront 1'Eternel ® (37.28). La relation de bénédiction sera si forte que
la gloire de 1'Eternel remplira un nouveau temple®, avec une nouvelle torah (40-46) @. Une nouvelle
terre promise (47) et un nouveau partage du pays (47.13-48) @ aura lieu, comme au temps de
Josué’. Tout devient trés saint: c'est le paroxysme de 1'alliance!

10.5 Aggée (520), I'un des trois prophétes aprés I'exil

Dix-huit ans apres le premier retour de l'exil @, Aggée encourage le peuple a restaurer le temple.
Israél a négligé ce travail, si bien que Dieu a retenu sa bénédiction (1.9). Le temple en ruine
démontre une rupture de l'alliance, alors que Dieu veut la restaurer @ (1.13; 2.4-5). Dans ce temple,
Dieu fera affluer les trésors de toutes les nations (2.7) ®. La gloire de ce dernier temple sera plus
grande que celle du premier... c'est dans ce lieu que je donnerai la paix, déclare l'Eternel, le maitre
de l'univers (2.9). En réalité, le temple restauré n'a jamais égalé la gloire du temple de Salomon.
Pourtant, sa gloire sera plus grande, parce que la présence de Dieu y sera plus forte: Jésus y entrera!
Il dira étre le vrai temple de Dieu, qu'on détruira, mais qu'll reconstruira en trois jours, par sa
résurrection (Jn 2.19-21). En filigrane, Jésus annonce aussi la ruine du temple de Jérusalem, en 70

'Jé31.31, 33.

2Bz 34.20-24; 37.24-26

3Ez 16.60; 34.23-25; cf. Es 55.3; 61.8; Jé 32.40; 50.5.

4Bz 34.22-29; 36.25-27; 39.28-29.

> Bz 34.8-12, 28; 36.33-38 Canaan est méme comparé a un nouvel Eden; 37.25; 39.25, 27.
11y a de profondes transformations:

AT Vision d'Ezéchiel NT >> Ap 21-22

-Temple dans la ville -hors de la ville -Jésus, mis a mort hors de la ville >> plus de temple, tant la
présence de Dieu est forte dans la nouvelle Jérusalem

-Voile -porte -le voile est déchiré >> les portes de la nouvelle Jérusalem
seront toujours ouvertes

-Arche contenant la manne -plus d'arche -Dieu présent en chacun, par I'Esprit >> l'arche est vue

et la verge d'Aaron dans le ciel (Ap 11.19), mais pas sur la terre (21.22)

-Autel d'airain -autel-table en bois -la croix, lieu du sacrifice qui met fin a tout autre sacrifice

-Sacrifices d'expiation -rares -accompli une fois pour toutes en Jésus-Christ

-Etrangers seulement -sont citoyens, ont un héritage -ni Juif, ni Grec >> seuls ceux inscrits dans le livre de vie

dans le parvis entreront dans la nouvelle Jérusalem, de toutes les nations

-Prince politique -politique diminuée -mon Royaume pas de ce monde >> 1'Agneau sur le trone

-Fétes -Yom Qippour dans la Paque -vraie Paque accomplie en Jésus-Christ

7 Josué est un nom de la méme racine que Jésus!

FREE College, 21 avril 2018 13/15 Anne-Catherine Piguet



ap. J.-C... un véritable signe des temps (Jn 4.19-26; Mt 24)®! Par ailleurs, Aggée annonce aussi que
Dieu choisit Zorobabel, descendant de David, pour étre son serviteur (2.23) @.

10.6 Proposition de travaux écrits

Situer d'abord le prophete dans son époque, puis examiner comment se réalisent et sont développées
les 4 promesses, la Loi et 'alliance dans le chapitre choisi:

-Joél 2 -Sophonie 3 -Jérémie 31

-Michée 4 ou 5 -Zacharie 2 -Ezéchiel 36 -etc.

11  La période inter-testamentaire

Les 400 ans de silence avant Jésus-Christ font sentir 1'extréme mise en tension de l'alliance, mais
aussi le besoin d'un vrai Libérateur. Jésus surgit ensuite dans tout son éclat. Aujourd'hui, comment
vivons-nous, personnellement et en Eglise, la mise en tension de l'alliance, avec le déja et le pas
encore accompli du Royaume de Dieu?

12 La nouvelle alliance accomplit I'ancienne

La Genese pose d'emblée le probléeme du mal, avec 1'énigme: Qui écrasera la téte du serpent? Les
promesses faites a Abraham sont un début de solution, mais:

@ Le fils promis est pécheur, donc incapable d'écraser le serpent. Aucun n'est juste.

@ Le tabernacle (puis le temple) et les sacrifices 1évitiques sont trés élaborés, mais incapables
d'assurer la relation de bénédiction promise, en éradiquant le péché.

® Israél est si infidéle qu'il s'écarte de la bénédiction promise. Il ne peut donc transmettre la
bénédiction aux nations.

@ Israél regoit Canaan, mais souille la terre par ses péchés et en perd la domination.

Dans le NT, Matthieu pose, pas a pas (ch. 1 a 2.12), le décor de la nouvelle alliance:

® Il commence avec la généalogie de Jésus-Christ, fils de David, fils d'Abraham (Mt 1.1-17).
Jésus est le Fils promis! Comme Isaac, il nait par miracle, puisque sa mére est vierge. Marie mettra
au monde un fils et tu lui donneras le nom de Jésus (=Sauveur), car c'est lui qui sauvera son peuple
de ses péchés (Mt 1.21). Jésus est 'Homme juste capable d'écraser la téte du serpent!

@ Jésus est 'Emmanuel (=Dieu-avec-nous, cf. Es 7.14), qui rétablit la relation de bénédiction entre
Dieu et son peuple (Mt 1.22-23).

® Des mages paiens adorent Jésus: la bénédiction s'étend aux nations (Mt 2.1-12).

@ Hérode prend peur, car il sent que cette naissance va le détroner (Mt 2.3-8). En filigrane, on
apprend ainsi que Jésus est roi et qu'il vient conquérir la terre [dia 11.1].

Pour réaliser les promesses, Jésus endosse pleinement la condition d'Israél, en s'identifiant & son
histoire. A nouveau, Matthieu le montre pas a pas (ch. 2.12 a 7):

® Comme la famille de Jacob-Israél, Jésus doit fuir en Egypte. Puis il est délivré d'un pharaon
(=Hérode): J'ai appelé mon fils hors d'Egypte (Mt 2.13-15; cf Os 11.1).

@ Aprés sa sortie d'Egypte, Jésus passe par les eaux du Jourdain (comme Israél avait franchi la Mer
Rouge), pour étre baptisé et recevoir l'approbation de son Pére, dans une relation d'intimité, de
bénédiction: Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection (Mt 3.13-17). Puis
il est tenté au désert, mais a la différence d'Israél, il ne se laisse pas aller au mal et résiste a la voix
du serpent (Mt 4.1-11).

8 Un argument fort, dans le dialogue avec les Juifs aujourd'hui, c'est que depuis la destruction du temple en I'an 70, ils
n'ont plus jamais eu la possibilité d'offrir de sacrifices. Ils n'ont donc aucun moyen d'expier les péchés...

FREE College, 21 avril 2018 14/15 Anne-Catherine Piguet



® De retour dans la Galilée des paiens, Jésus préche et commence a apporter la lumiére aux
nations (Mt 4.12-17; 23-25).

@ En nouveau Moise, Jésus monte sur la montagne (=Sinai) et proclame son sermon (=la Loi) du
Royaume des cieux, destiné a ceux qui hériteront la terre (Mt 5-7). Ne croyez pas que je sois venu
pour abolir la loi ou les prophétes, je suis venu non pour abolir, mais pour accomplir (5.17). Jésus
s'inscrit dans la tradition prophétique.

Comme Israél avait 12 tribus, Jésus se choisit 12 apdtres. Matthieu s'applique a montrer, a chaque
étape de la vie de Jésus, qu'il accomplit parfaitement l'alliance. On pourrait suivre l'ensemble du
NT, pour voir comment toutes les promesses se réalisent en Christ. Quelques exemples:

@ Paul dit que la promesse du fils a été donnée a Abraham et a sa descendance qui est Christ (Ga
3.16).

@ + ® La séparation entre Juifs et non-Juifs est abolie, selon Ephésiens 2'. L'Eglise est donc ce
peuple nombreux comme les étoiles et le sable, promis & Abraham. Le lien n'est plus celui du sang,
mais de la promesse (Rm 9.6-8; 11.11).

@ Le NT est silencieux concernant la terre promise, il ne parle pas de conquéte! Mais Jésus dit a ses
disciples: Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez, faites de toutes les nations
des disciples... (Mt 28.18-19). Le nouvel ordre de mission consiste a "conquérir" toute la terre avec
I'annonce de 1'Evangile. Notre terre promise est le Royaume des cieux, avec sa nouvelle Jérusalem
(préparée comme une mariée!) qui descendra d'auprés de Dieu” (Ap 21-22).

L'Apocalypse décrit aussi l'accomplissement merveilleux des promesses:

@ A sa naissance, le Fils promis est traqué par le serpent, mais Dieu I'enléve au ciel (=résurrection).
Une bataille céleste a lieu, au cours de laquelle le serpent est vaincu, jeté hors de la cour céleste, sur
la terre. Maintenant le salut est arrivé, ainsi que la puissance, le régne de notre Dieu, et l'autorité
de son Messie (12.10). Sur la terre, la femme et sa descendance (=les croyants) sont pourchassés par
le diable, mais Dieu veille sur eux.

@ + ® Des foules de croyants, de tous les temps, de toutes les races et nations, s'approchent du
trone de I'Agneau (Ap 5.11), afin de régner avec Christ (Ap 22.1-5).

@ La nouvelle Jérusalem vient, avec le régne éternel du Fils et du Pere, sur toute la terre (Ap 21-
22).

A celui qui est assis sur le trone, et a I'Agneau, soient la louange, I'honneur, la gloire, et la force,
aux siecles des siecles! (Ap 5.13).

13  Bibliographie supplémentaire

Hokhma n°106/2014, Spécial Israél, pour une présentation des implications liées a notre
compréhension aujourd'hui de 1'alliance de Dieu avec Israél.

' Autrefois paiens dans la chair... Mais maintenant, en Jésus-Christ, vous (=paiens) qui étiez jadis éloignés, vous avez
été rapprochés par le sang de Christ. Car il est notre (Paul est Juif) paix, lui qui des deux (=paiens et Juifs) n'en a fait
qu'un, et qui a renversé le mur de séparation, l'inimité... il a voulu créer en lui-méme avec les deux (=paiens et Juifs) un
seul homme nouveau... et les réconcilier avec Dieu l'un et l'autre en un seul corps (=le Corps de Christ, image favorite
de l'apoétre, pour parler de I'Eglise, composée de judéo- et pagano-chrétiens, qui ont regu cette relation de bénédiction
avec Dieu), par la croix, en détruisant par elle l'inimitié... par lui les uns et les autres nous avons acces aupres du Pere,
dans un méme Esprit (v.11-18). Cf. notre article, p.79-98, dans le Dossier Vivre n°39: Eglises et ministeres.

2 Comme l'exprime Waltke, op. cit., p. 593: ...le Nouveau Testament redéfinit le Pays de trois maniéres: premiérement,
spirituellement, comme faisant référence a la personne du Christ; deuxiemement, transcendentalement, comme faisant
référence a la Jérusalem céleste; et troisiemement, eschatologiquement, comme faisant référence a la nouvelle
Jérusalem apres la seconde venue du Christ. Ce que nous voulons dire par "redéfinir", c'est qu'alors que le "Pays"
dans l'Ancien Testament fait référence a la vie d'Israél en Canaan, dans le Nouveau Testament le "Pays" prend un sens
nouveau et fait référence a la vie en Christ (lire aussi son intéressant développement, p. 593-624).

FREE College, 21 avril 2018 15/15 Anne-Catherine Piguet



	1 Le problème du mal: Genèse 3-5
	2 L'alliance avec Noé: Genèse 6-9
	3 L'alliance avec Abraham: Genèse 11-25
	3.1 Les 4 promesses de l'alliance avec Abraham
	3.2 L'obéissance et la foi d'Abram
	3.3 Les signes de l'alliance

	4 L'alliance réitérée avec Isaac et Jacob: Genèse 25-35
	5 Joseph, le libérateur: Genèse 37-50
	6 Bilan de l'alliance dans la Genèse
	7 L'Exode – Dieu se souvient de son alliance
	8 Bilan de l'alliance dans le Pentateuque
	9 L'apogée de l'alliance avec David
	9.1 Méditation en petits groupes
	9.2 Alliance avec ou sans condition?

	10 L'alliance actualisée par les prophètes
	10.1 Les prophètes et leur style
	10.2 Esaïe (~740-697)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Esaïe 40 à 66?

	10.3 Jérémie (627-586)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Jérémie 30 à 33?

	10.4 Ezéchiel (592-570)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Ezéchiel 33 à 48?

	10.5 Aggée (520), l'un des trois prophètes après l'exil
	10.6 Proposition de travaux écrits

	11 La période inter-testamentaire
	12 La nouvelle alliance accomplit l'ancienne
	13 Bibliographie supplémentaire

