
L'ALLIANCE DANS L'AT FREE College 2017-2018

Pour comprendre la notion d'alliance, il faut appréhender la grande histoire de l'humanité, telle que

la Bible nous la raconte, avec le schéma: création, chute, rédemption. Dans notre société, les gens

ne croient plus à un Dieu Créateur. Il n'y a donc plus la notion du péché qui nous sépare d'avec

notre Créateur. Du coup, une alliance avec Dieu ne fait plus sens. Notre sujet aujourd'hui est hors-

sujet pour nos contemporains! C'est donc un défi pour notre foi d'oser affirmer, au XIXe siècle, que

Dieu nous a créés et qu'il désire faire alliance avec nous, malgré le problème du mal.

1 Le problème du mal: Genèse 3-5

Juste après la création d'Adam et Eve1, c'est la chute (Gn 3). D'emblée, la Bible entre dans le sujet

qui préoccupe tout être humain: le problème du mal. Le pourquoi ne nous est pas révélé2. Le mal est

décrit  comme une corruption,  une  déviation  incompréhensible,  dans  la  création  toute  bonne de

Dieu. Le péché demeure inexplicable, car dans le jardin, Adam et Eve avaient tout pour plaire!

La Genèse décrit dans des mots simples, mais profonds, les conséquences du mal: la femme désire

son mari, mais celui-ci domine sur elle, et ses grossesses sont pénibles. Quant à l'homme, il cultive

la terre avec peine. Enfin, l'homme et la femme mourront. Le récit aurait pu s'arrêter là, dans le

désespoir de la mort. Mais Dieu ne laisse pas les humains dans leur misère. Il promet de susciter

une descendance à la femme, une descendance hostile à celle du serpent, qui lui écrasera même la

tête (3.15). Cette promesse nous apprend deux choses capitales:

1) La femme aura une descendance, car Dieu continue à donner la vie, malgré le péché. Il aurait été

normal  que l'être  humain  meure  de suite  et  disparaisse.  Mais  non.  Dans sa grâce,  Dieu  désire

conserver l'humanité. Il va même lui donner la capacité de lutter contre le serpent: on a déjà, en

germe,  la  notion  d'alliance.  Car  seule  l'humanité  alliée  à  Dieu  trouvera  les  moyens  de  lutter

efficacement contre le serpent.

2) Un jour, la descendance de la femme écrasera définitivement le mal. Avec cette promesse, le

lecteur  se  trouve  devant  une  énigme:  Qui  donc  aura  la  puissance  pour  écraser  la  tête  du

serpent? [dia 2.1]. Cette question va parcourir, je dirais presque hanter tout l'AT. Car parmi tous les

hommes de l'AT, aucun ne réussira à écraser la tête du serpent. Il y a une tension terrible dans l'AT:

d'un côté, on voit Dieu qui continue inlassablement à donner la vie, à susciter une descendance, à

conduire des hommes et des femmes hors du péché, à faire alliance… mais d'un autre côté, le mal

continue à proliférer, ce qui démontre que la tête du serpent n'est pas encore écrasée.

Je vous propose de parcourir quelques textes de la Genèse qui montrent la progression de l'alliance

entre Dieu et les hommes. Au passage, on évoquera aussi la prolifération du mal, pour bien sentir la

tension  que  subit  l'alliance.  Les  croyants  de  l'AT  ont  vécu  cette  tension  sous  forme  d'attente:

l'attente du Messie qui viendra enfin écraser la tête du serpent et délivrer son peuple du mal.

1 Gn 1.28-29: Dieu les bénit et leur dit: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre et assujettissez-la, et dominez sur

les animaux… Voici,  je  vous donne toute herbe… et tout  arbre… ce sera votre nourriture.  Première  mention des

promesses de l'alliance (mais sans séparation entre une descendance élue et non-élue):   grande descendance,  +

relation spéciale de bénédiction et  terre de délices (cf. p. 3).
2 Toute tentative pour expliquer le mal aboutit à sa relativisation, comme l'explique brillamment H. Blocher dans Le

mal et la croix,  coll. Alliance, Sator, 1990, p. 15-22. L'optimiste vit dans le déni de la réalité, car finalement tout est

bien, et la différence entre le bien et le mal finit par disparaître dans un tout harmonieux; le dualiste considère le bien et

le mal comme une guerre qui a lieu dans l'être, mais transféré ainsi à la métaphysique, le mal n'est plus une corruption

externe  et  finit  par  devenir  aussi  une composante  normale de la  vie;  le  pessimiste  verse  dans  l'absurde  de la  vie

humaine, or l'absurde rend impossible toute contestation contre le mal. Seul le modèle biblique permet de dire toute

l'horreur du mal, distorsion et corruption dans la création toute bonne de Dieu, en affirmant aussi que Dieu n'est pas

mêlé au mal, qu'Il reste le même, Créateur plein de bonté, de compassion et de justice.

FREE College, 21 avril 2018 1/15 Anne-Catherine Piguet 



2 L'alliance avec Noé: Genèse 6-9

La violence et le mal se généralisent rapidement sur la terre. L'humanité se corrompt à tel point que

Dieu regrette de l'avoir créée et décide de la détruire par un déluge. Le mal aura-t-il le dessus? Dieu

va-t-il  jeter  l'éponge?  Dieu  repère  un homme  juste  et  irréprochable:  Noé  (6.9).  Il  lui  promet:

J'établirai mon alliance (1e occurrence de berit) avec toi et tu entreras dans le bateau, toi, tes fils, ta

femme et tes belles-filles avec toi (6.18). Noé obéit. Et après le déluge, Dieu bénit Noé et ses fils en

leur disant à deux reprises: Soyez féconds, multipliez-vous et remplissez la terre. Vous serez un sujet

de crainte et d'effroi pour tout animal... (9.1-2, 7). Le même ordre (qui est aussi une promesse)

avait été donné à Adam et Eve:  Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, assujettissez-la, et

dominez sur les animaux (1.28).

L'humanité est sauve! Pourtant, juste après ces bénédictions, ce redémarrage avec l'arc-en-ciel, Noé

s'enivre et se déshabille dans sa tente (9.20). Noé qui conduisait sa vie sous le regard de Dieu (6.9),

qui avait été l'instrument d'un salut extraordinaire... voilà qu'il se laisse aller au mal1. Noé a conduit

l'humanité à un certain salut, mais il n'a pas écrasé la tête du serpent, car il s'est laissé séduire par le

mal.  La  descendance  de  Noé  se  multipliera,  mais  elle  recommencera  à  se  corrompre,  comme

l'histoire de la tour de Babel le raconte. Le constat est accablant: tous se laissent séduire par le mal

qui ne cesse d'augmenter sur la terre.

A cause du mal, l'être humain doit mourir.  Pourtant, dans son amour, Dieu désire faire grâce. Il

choisit  la  descendance  de  Sem,  pour  faire  alliance  (11.10).  A  partir  de  cette  famille,  Il  va

reconstruire  une  humanité  nouvelle.  Avec  patience,  Dieu  choisit  Abram,  qui  n'a  apparemment

aucun signe distinctif, aucun mérite particulier. Dieu va l'enseigner et lui montrer comment vivre en

homme juste devant sa face.

3 L'alliance avec Abraham: Genèse 11-25

Lire Genèse 12.1-9.

3.1 Les 4 promesses de l'alliance avec Abraham

 une grande nation (v.2),

 une bénédiction, ou relation particulière, privilégiée avec Dieu (v.2),

 un grand nom, source de bénédiction pour toutes les familles de la terre (v.2-3),

 la terre de Canaan (v.7).

Ces  4  promesses  rappellent  la  bénédiction  donnée  à  Adam et  Eve:  Soyez  féconds,  multipliez,

remplissez, assujettissez la terre, dominez sur les animaux (1.28; 9.1-2, 7). A cause de la mort, tout

semblait perdu. Mais Dieu est plus fort que la mort. Son plan demeure, même si une énigme a surgi,

telle une épine dans le pied: qui écrasera la tête du maudit serpent? Reprenons ces 4 promesses:

 Une grande nation: malgré la mort, Dieu promet une postérité nombreuse. Certes, les grossesses

et l'enfantement seront difficiles. Mais Eve avait déjà vu que c'est avec l'aide de l'Eternel qu'elle

avait pu enfanter Seth (4.25).

 Bénédiction: malgré  l'éloignement  relationnel  (Adam et  Eve  s'étaient  cachés  et  avaient  été

chassés du jardin), Dieu promet une relation de bénédiction, de proximité.

 Un grand nom: Dieu promet une bénédiction de toutes les familles de la terre, malgré le mal à

tous les échelons: dans le couple (Adam avait accusé Eve), dans la fratrie (Caïn avait tué Abel),

1 Le narrateur est silencieux sur l'attitude de Noé, mais cela ne prouve pas qu'il approuve! Il laisse le lecteur apprécier

lui-même de la situation. Or nous savons que s'enivrer, c'est de la débauche (Ep 5.18), même si Noé ne le savait peut-

être pas (mais pécher par ignorance, c'est se corrompre).

FREE College, 21 avril 2018 2/15 Anne-Catherine Piguet 



dans la sexualité (les fils de Dieu s'étaient unis aux filles des hommes), dans la communauté (la tour

de Babel).

 La terre de Canaan: malgré l'errance hors du jardin (Adam et Eve), puis la dispersion hors d'Eden

(suite à Babel), Dieu promet une terre de délices.

Ces promesses sont fabuleuses! Pourtant, Genèse 12 est entouré de récits menaçants:

-11.30: Saraï est stérile (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

-12.6: Le pays est habité par les Cananéens (menace pour la terre).

-12.10-20: En Egypte, Abram fait passer Saraï pour sa sœur, de sorte que Pharaon la prend pour

épouse (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

En Genèse 13.14-18, Dieu répète encore la promesse de la terre et de la descendance.  Il invite

Abram à parcourir le pays de long en large, signe que Dieu le lui donne. Mais là aussi, le texte est

précédé d'une menace:  les  Cananéens et  Phéréziens  habitent  le  pays  (13.7).  Pour  la  paix de la

famille, Abram laisse la terre la plus fertile à Lot (13.10-12). Un acte de foi: Abram ne cherche pas

à obtenir la promesse par la force. Il laisse Dieu agir. Il accepte même de se dessaisir de la plaine

fertile  de  Canaan  pour  ne  conserver  que  les  montagnes.  Mais  peu  après,  des  rois  prennent

possession d'une partie de Canaan et enlèvent Lot. Encore une menace!

Au ch.15,  Dieu encourage Abram qui  n'a toujours pas d'enfant.  Abram sort  vainqueur  de cette

épreuve de foi: il a confiance, et Dieu le lui compte comme justice (v.6). Dieu informe Abram que

sa descendance vivra d'abord dans un pays étranger et sera asservie durant 400 ans (v.13)1, avant de

recevoir la terre promise. Dieu tient promesse, mais avec d'étonnants délais!

Au ch.16, Abram et Saraï habitent en Canaan depuis 10 ans, mais n'ont toujours pas d'enfant. Alors

Saraï lui donne sa servante Agar. Une nouvelle menace surgit, car la guerre règne entre les femmes.

Réaliser soi-même les promesses mène au chaos! Car ce n'est pas le temps de Dieu et la manière

avec laquelle Il veut agir.

Au ch.17, Saraï a 90 ans. Comment pourra-t-elle encore enfanter? Abram séjourne à Guérar et fait à

nouveau passer Saraï pour sa sœur. Sa foi vacille. Il n'est pas l'homme juste qui réussira à écraser la

tête du serpent...2

3.2 L'obéissance et la foi d'Abram

Comment Dieu peut-il  préserver son alliance avec un homme si imparfait?  Il  n'y a pas d'autre

explication que la grâce. Du point de vue de Dieu, l'alliance est sans conditions, car Dieu reste

fidèle.  Mais Il  n'est  pas laxiste  pour autant.  Il  demande l'obéissance d'Abram. Du point de vue

humain, l'alliance est donc soumise à une condition d'obéissance et de foi. On retrouve cette logique

tout au long de l'Ecriture: Dieu a tout fait, tout prévu, Il a payé le prix fort pour nous offrir une

alliance imméritée. Nous la recevons par la foi seule. Pourtant, il s'agit d'obéir. Il n'y a pas d'alliance

sans un engagement réciproque. Dieu a fait le plus grand chemin pour nous rencontrer, mais il

demande aussi notre foi et notre obéissance. Articuler la foi et les œuvres est capital, pour que la

relation d'alliance grandisse3.

1 Ce chiffre pourrait être un arrondi, car Ex 12.40 parle de 430 ans, ce que Paul considère comme exact (cf Ga 3.17). A

noter que Paul cite les patriarches comme une histoire formant un tout: il n'y ajoute pas les années depuis les promesses

jusqu'à la descente en Egypte (Abraham a reçu les promesses à 75 ans, il a eu Isaac à 100 ans, Isaac a eu Jacob à 60 ans,

et Jacob est descendu en Egypte à 130 ans = 215 années). Pourtant, Etienne considère les 400 ans comme exacts (Ac

7.6): il pourrait y avoir 400 ans de servitude sur les 430 passées en Egypte, auquel cas les deux chiffres seraient exacts.
2 Noter qu'Abram agit pour réaliser la promesse par lui-même, et non pour motif d'infidélité envers Saraï (Ml 2.15).
3 Rm 3.21-4.25: Abraham a été déclaré juste par la foi, avant d'avoir accompli l'œuvre de la circoncision et avant toute

réception de la Loi. Héritier par la foi, par grâce, afin que tous (circoncis et incirconcis) reçoivent la promesse. Il crut

que Dieu lui accorderait une postérité, malgré qu'il était vieux.

FREE College, 21 avril 2018 3/15 Anne-Catherine Piguet 



Abram est pécheur, mais Dieu va le fortifier dans sa foi, afin de le rendre ferme, obéissant et apte à

une relation d'alliance. Il l'appelle d'abord à quitter ses sécurités: son pays, sa patrie, la maison de

son père. Abram part pour un pays inconnu, et sur la base de simples promesses, merveilleuses

certes, mais dont il ne voit rien. A 75 ans, il se met en route, par la foi. Il obéit. Dieu le met dans

une situation précaire, pour qu'il apprenne à dépendre entièrement de Lui. Abram parcourt le pays

de Canaan, il découvre cette terre de la promesse, il bâtit des autels dans les lieux de rencontre avec

Dieu. Il pose ses marques dans le pays, il le consacre à l'Eternel. Mais il ne va jamais le posséder,

sauf  la  grotte  de  Macpéla  (23.9),  qui  lui  servira  de  tombeau…  Son  obéissance  ne  paraît  pas

franchement récompensée! Les 4 promesses se réalisent de façon très partielle. Ainsi, le patriarche

n'attache pas son cœur aux promesses, mais à la Personne de Dieu! En résumé de la vie d'Abraham:

 Abraham conçoit un fils dans sa vieillesse, mais il doit le sacrifier (ch. 22). Certes, il le retrouve

par une sorte de résurrection (Hé 11.17-19). Mais à sa mort, Abraham n'a qu'un fils (Isaac) et deux

petits-fils (Esaü et Jacob), issus de la promesse.

 Abraham vit 3 théophanies, mais sa mort brisera sa relation particulière avec Dieu. 

 Abraham devient riche, mais sa renommée ne dépasse pas la Palestine.

 Abraham possède juste le champ de Macpéla, et non toute la terre de Canaan.

La réalisation des promesses dans la vie d'Abraham est si partielle que cela nous pousse à attendre

l'Homme par excellence, parfaitement juste, qui saura recevoir pleinement ces promesses, et, par la

même occasion, écraser le maudit serpent...

3.3 Les signes de l'alliance

Dans cette attente,  Dieu donne des signes de sa grâce, afin d'encourager les croyants.  Après le

déluge, Dieu avait donné un signe à Noé: l'arc-en-ciel, pour lui attester qu'il n'y aurait plus de tel

cataclysme (Gn 9.9-13). C'est la grâce commune, accordée à toute la création. Dans l'alliance avec

Abraham,  le  signe  est  la  circoncision.  Mais  c'est  au  patriarche  de  l'accomplir.  Il  doit  choisir

l'obéissance, pour prendre part à la grâce de l'élection. Abraham obéit: il circoncit tous les mâles,

même  s'il  ne  comprend  pas  forcément  la  portée  de  ce  rite  humiliant.  Humilité,  obéissance  et

intégrité  sont  les  caractéristiques  du  vrai  croyant  qui  entre  dans  l'alliance  avec  Dieu...  Même

lorsqu'il s'agit d'obéir à un ordre incompréhensible, comme sacrifier son fils (ch. 22)!

Abraham obéit. Dieu voit que le patriarche est prêt à tout abandonner entre ses mains. Alors il lui

réitère les 4 promesses de l'alliance, en ajoutant: parce que tu as obéi à ma voix (22.18). Abraham

est pécheur, mais au fil de ses pérégrinations, Dieu l'a rendu apte à obéir en toute circonstance,

même aux ordres les plus difficiles. Après la mort d'Abraham, Dieu promet à Isaac la continuation

de  l'alliance,  parce  qu'Abraham  a  obéi  à  ma  voix,  et  qu'il  a  observé  mes  ordres,  mes

commandements,  mes  statuts  et  mes  lois  (26.5).  Hébreux  11.8-19  raconte  comment,  par  son

obéissance, Abraham a manifesté sa foi:

1) Il a quitté sa patrie, sans savoir où Dieu le conduirait.

2) Il a vécu comme un étranger dans le pays que Dieu lui avait promis.

3) Avec Sara, ils ont dû attendre longtemps le fils promis.

4) Finalement, il a été près de sacrifier ce fils, unique héritier des promesses.

Jc 2.14-26: la foi, si elle n'a pas les œuvres, est morte. Les œuvres ne s'ajoutent pas à la foi comme quelque chose de

facultatif.  Elles  ne remplacent  pas  non plus la foi.  Il  y a un lien intrinsèque:  les œuvres  authentifient la  foi,  elles

prouvent que la foi est vivante. Abraham, notre père, ne fut-il pas justifié par les œuvres, lorsqu'il offrit son fils Isaac

sur l'autel? Sa foi, sur la base de laquelle il est déclaré juste (Gn 15.6), est manifestée par son œuvre, le sacrifice d'Isaac

(22.12). Jacques ne dit pas qu'il aurait été justifié par ses œuvres seules, mais par ses œuvres manifestant sa foi. La foi

est première, elle coopère avec les œuvres, mais les œuvres sont réalisées aussi pour la foi, pour la mener à maturité.

Ainsi, la foi assiste les œuvres et les œuvres perfectionnent la foi.

FREE College, 21 avril 2018 4/15 Anne-Catherine Piguet 



Pour nous, Abraham est l'exemple d'une foi vivante, qui est mise en action, qui s'attache à Dieu plus

qu'à  ses  promesses  (il  était  prêt  de  sacrifier  l'enfant  de  la  promesse).  Abraham  a  obéi,  sans

forcément tout comprendre, et en ne voyant qu'une réalisation très partielle des promesses: La foi

est une ferme assurance des choses qu'on espère, une démonstration de celles qu'on ne voit pas (Hé

11.1). Aujourd'hui, comment est-ce que je vis dans l'attente de la réalisation des promesses, qu'elles

soient pour ici-bas ou pour le Royaume? Est-ce que je patiente dans la paix, ou est-ce que je fais

venir des Hagar pour tenter de réaliser les promesses par moi-même? Est-ce que je continue à avoir

la foi, à faire confiance au Seigneur, même lorsque le temps passe et que rien ne semble bouger?

Loin de la résignation, de l'amertume et de la colère, apprenons à vivre l'attente du Seigneur bien-

aimé, dans une espérance paisible et confiante!

4 L'alliance réitérée avec Isaac et Jacob: Genèse 25-35

Comme Abraham, Isaac a une épouse stérile (11.30; 25.21). Comme Abraham, Isaac fait passer son

épouse pour sa sœur. Ces récits se situent juste après un renouvel-lement des promesses (ch.12 et

20; 26). La foi des patriarches est éprouvée. La famine met en danger leur famille et surtout leur

épouse. La réalité humaine paraît mettre en échec le plan de Dieu (Michaeli, p.16). Les patriarches

tombent dans les demi-vérités. Alors que les promesses sont compromises à cause de ces écarts,

Dieu intervient pour délivrer Saraï et Rébecca, non à cause de leur vertu ou mérite, mais à cause de

sa grâce et de son plan de salut.

Dieu bénit et accomplit ses promesses envers Isaac. Mais sa richesse provoque des querelles avec

les  Philistins,  ce  qui  menace  la  réalisation  des  promesses  (26.12-22).  L'histoire  d'Isaac  est

pathétique, avec une faillite familiale: Jacob vole la bénédiction de son frère Esaü. Pour sauver sa

vie, Jacob doit s'enfuir. Il a reçu la bénédiction, mais à quoi va-t-elle lui servir, loin des siens et de

sa terre? Comment Dieu va-t-il réaliser ses promesses, dans un tel imbroglio? A l'évidence, Israël

n'a pas été élu en fonction de ses capacités, mais de la grâce! Dieu reste présent. Il continue de

conduire l'Histoire  selon son plan de salut.  Mais  l'énigme demeure  entière:  personne n'arrive à

résister au serpent, afin de lui écraser la tête.

Lorsque Jacob s'enfuit, Dieu lui confirme son alliance, dans la vision de l'échelle (28.12-15). A

chaque génération, diverses menaces planent et font penser que les promesses ne pourront pas se

réaliser.  Chez Laban,  Jacob s'enrichit  et  obtient  une grande postérité  (11 fils).  Dieu l'appelle  à

revenir  en  Canaan,  mais  Jacob  est  terrorisé  à  l'idée  d'affronter  la  colère  d'Esaü.  Jacob  crie  à

l'Eternel, et s'appuie précisément sur les promesses pour demander grâce: Délivre-moi, je te prie, de

la main de mon frère, de la main d'Esaü! Car je crains qu'il ne vienne, et qu'il ne me frappe, avec

la mère et les enfants. Et toi, tu as dit: Je te ferai du bien, et je rendrai ta postérité comme le sable

de la mer, si abondant qu'on ne saurait le compter (32.11-12). Juste avant de rencontrer son frère, il

lutte avec Dieu et faillit mourir... encore une menace! Mais Dieu lui fait grâce, puis lui rappelle

encore les promesses (35.9-12).

5 Joseph, le libérateur: Genèse 37-50

Joseph est maltraité par ses frères, mais dans sa souffrance, il s'attache résolument au Seigneur.

Joseph est présenté comme un homme juste.  Il préfigure ainsi le Messie souffrant. Par miracle,

Joseph devient puissant, gérant tous les biens du Pharaon. Il va délivrer les siens de la famine en

Canaan. Il les délivre aussi de leur secret de famille. Il préfigure ainsi Celui qui aura la puissance

pour écraser la tête du serpent. Pourtant, Joseph n'est pas dépositaire de l'alliance. La bénédiction de

son père fait de lui le berger, le rocher d'Israël, le prince de ses frères. Mais c'est Juda qui reçoit le

sceptre et la domination. Joseph lui-même reconnaît qu'il n'est pas le Messie, le Libérateur promis,

car il dit à ses frères: Vous aviez médité de me faire du mal: Dieu l'a changé en bien... pour sauver

FREE College, 21 avril 2018 5/15 Anne-Catherine Piguet 



la vie à un peuple nombreux (50.20). Joseph se voit donc comme un instrument entre les mains de

Dieu. Et il perçoit que c'est Dieu lui-même qui peut délivrer son peuple du mal.

6 Bilan de l'alliance dans la Genèse

Le bilan des quatre promesses est plutôt mitigé, arrivé au terme de la Genèse:

 Postérité nombreuse: le clan de Jacob compte 70 personnes à la 5e génération, ce qui n'a rien

d'exceptionnel (46.27). Israël se multipliera beaucoup en Goshen (47.27), mais on est loin d'une

descendance innombrable comme les étoiles ou le sable.

 Bénédiction:  Dieu bénit,  visite  et  transforme les  patriarches  (théophanies),  mais  aucun n'est

trouvé parfaitement juste et apte à écraser la tête du serpent.

 Bénédiction des nations: Abraham prie pour Abimélec, Jacob bénit Pharaon... mais l'accès à l'eau

génère des conflits avec Abimélec. Et Pharaon chasse Abraham.

 Pays de Canaan: Israël ne possède toujours que le tombeau de la grotte de Macpéla… et le clan

doit fuir en Egypte, à cause de la famine en Canaan.

7 L'Exode – Dieu se souvient de son alliance

L'Exode commence avec une promesse qui se réalise: les Israélites furent féconds; ils proliférèrent,

se multiplièrent et devinrent de plus en plus forts, et le pays en fut rempli (1.7). Mais ce succès est

aussi une menace: Pharaon est effrayé et fait tout pour limiter la croissance des Israélites. Il les

réduit  à  l'esclavage,  mais  dans  les  coulisses  de  l'Histoire,  Dieu  veille!  Plus  les  Israélites  sont

opprimés, plus ils se multiplient. Devant l'échec de sa politique, Pharaon ordonne d'exterminer les

garçons hébreux, mais les sages-femmes osent lui désobéir. Elles lui rapportent que les femmes des

Hébreux ne sont pas comme les Egyptiennes; comme elles sont pleines de vie, elles accouchent

avant l'arrivée de la sage-femme. Israël se  multiplie,  mais toujours comme esclave, et loin de la

terre promise.

Longtemps  après...  les  enfants  d'Israël  gémissaient  encore  sous  la  servitude...  et...  ces  cris...

montèrent  jusqu'à Dieu.  Dieu  entendit  leurs  gémissements,  et  se  souvint  de  son  alliance avec

Abraham, Isaac et Jacob. Dieu regarda les enfants d'Israël, et il en eut compassion (2.23-25). Dieu

appelle un libérateur, Moïse. Il se révèle à lui comme le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob qui

veut délivrer son peuple et le faire entrer dans un bon et vaste pays, dans un pays où coulent le lait

et le miel, dans les lieux qu'habitent les Cananéens... (3.8). La promesse du pays est sur le point de

se réaliser (13.11; 15.17; 33.1), Dieu renouvelle son alliance (6.2-9; 19.4-6).

Mais auparavant, Israël va souffrir, jusqu'à ce que Pharaon les laisse enfin partir. Après la sortie

d'Egypte,  la Loi est  donnée comme une bénédiction,  pour approfondir la relation spéciale entre

Dieu et son peuple.

8 Bilan de l'alliance dans le Pentateuque

Juste  après le  don de la  Loi,  les  Israélites  fabriquent  un veau d'or qui détruit  l'alliance.  Moïse

intercède  pour  que  cesse  l'extermination  d'Israël,  et  il  se  base  précisément  sur  les  promesses:

Eternel, souviens-toi d'Abraham, d'Isaac et d'Israël, tes serviteurs , auxquels tu as dit, en faisant

un serment  par  toi-même: "Je  multiplierai  votre  descendance   comme les  étoiles  du ciel,  je

donnerai  à  votre  descendance tout  ce  pays   dont  j'ai  parlé,  et  ce  sera son patrimoine  pour

toujours". Alors le Seigneur renonça au mal qu'il avait parlé de faire à son peuple (32.13-14).

On peut suivre les promesses de l'alliance comme un fil rouge qui parcourt tout l'AT. La patience de

Dieu a été mise à rude épreuve! Car chaque génération continue de pécher. La Loi est un traité

d'alliance, un cadre juridique qui définit les relations entre Dieu et son peuple. L'Exode se termine

FREE College, 21 avril 2018 6/15 Anne-Catherine Piguet 



avec la construction du tabernacle (25-40), lieu de rencontre avec Dieu  .  Le Lévitique met en

évidence la nécessité d'ôter la colère de Dieu face au péché. Les sacrifices permettent de rendre

Dieu favorable. Les lois montrent qu'on ne peut s'approcher de Dieu dans un état impur. Il s'agit

d'être  saint,  comme  Dieu  est  saint.  Le  peuple  doit  obéir,  sinon  il  s'exclut  lui-même  de  la

bénédiction.  Cette  promesse de bénédiction,  de relation  spéciale  avec Dieu se réalise,  mais  les

nombreux péchés du peuple viennent sans cesse la remettre en cause.

Dans Nombres et Deutéronome, le peuple se dirige vers Canaan, la promesse de la terre   va se

réaliser!  Mais  le  peuple  murmure  dans  le  désert…  Moïse  intercède,  mais  une  génération  est

condamnée.  La  nouvelle  génération  se  livrera  à  la  débauche  et  l'idolâtrie...  A  la  fin  du

Deutéronome,  on  apprend  que  les  malédictions  devront  se  produire,  car  le  peuple  est  infidèle

(31.29): on sait qu'il partira en exil, loin de la terre promise, dans une nation païenne, idolâtre et

puissante. De graves conséquences...

Comment  l'alliance  pourra-t-elle  se réaliser? Dieu aurait  pu jeter  l'éponge et  laisser  son peuple

mourir à Babylone. Mais avant même cet exil, Dieu annonce qu'Il trouvera le moyen de faire grâce.

Il  opérera  un miracle:  la  circoncision  du  cœur  (Dt 10.16). Dans le  Pentateuque,  la  tension  est

constante,  entre  la  sainteté  de  Dieu  qui  ne  tolère  aucun  péché,  et  son  amour  envers  les  êtres

humains. Une tension se manifeste aussi entre une alliance sans condition, car Dieu est fidèle à ses

promesses et veut en sauver quelques-uns, et une alliance soumise à une condition d'obéissance. Or

les humains séduits par le serpent n'arrivent pas à obéir... ce qui, implicitement,  fait appel à un

Messie libérateur1.

9 L'apogée de l'alliance avec David

Grâce à la Loi, le peuple a appris comment entrer dans une relation de bénédiction . Avec Josué,

Israël entre dans le pays promis . La bénédiction des nations  se voit avec Ruth et Rahab, mais

elle reste limitée. En Canaan,  la postérité   devient nombreuse, même si, du temps des Juges, la

tribu  de  Benjamin  faillit  s'éteindre  (Jg  20-21).  Les  promesses  se  réalisent  en  partie,  mais  des

menaces planent toujours, et aucun Messie ne s'est levé pour écraser la tête du serpent. Du temps

des Rois, David est le modèle qui sert à "mesurer" la fidélité de tous les autres rois.

9.1 Méditation en petits groupes

Lire 2 Samuel 7.1-16:

-Comment se sont réalisées les 4 promesses faites à Abraham?

-Quels développements de ces promesses sont promis à David et à sa postérité?

-Comparer les v.12-16 avec 1 Chr 17.11-14: quelle est la différence majeure et comment la 

comprendre?

9.2 Alliance avec ou sans condition?

A l'époque de Salomon, plusieurs promesses sont rappelées avec des conditions, pour l'encourager à

être fidèle, alors que la situation politique est stable et qu'il pourrait être tentant de ne plus compter

1 Après le Pentateuque, l'alliance est renouvelée (Jos 5.1-12; 8.30-35), mais les 4 promesses peinent à se réaliser. A la

fin de l'AT, on constate que l'alliance a échoué et que le jugement de Dieu menace Israël:

 La postérité devient nombreuse, mais aucun Messie ne se profile pour assurer la vie pour toujours: tous les Israélites

finissent par mourir.

 Bénédiction, relation spéciale dans le Temple (1 R 8: Dieu y habite), mais ce temple devient lieu d'idolâtrie et sera

détruit. Il sera restauré sommairement après l'exil.

 Grand nom: plus le temps passe, plus les libérateurs envoyés par Dieu ont des comportements mauvais (Jg). Idem

pour les Rois. Peu de bénédictions des nations (1 R 10; Jon 3), car c'est plus souvent la guerre que la paix.

 Terre promise: conquête sous Josué, achèvement sous David avec la prise de Jérusalem (2 Sa 5.6-10), mais l'exil à

Babylone menace tout espoir. Retour partiel sous Esdras-Néhémie, mais Israël ne sera plus jamais maître dans son pays

(Né 9.36; il sera constamment asservi à des rois et gouverneurs étrangers).

FREE College, 21 avril 2018 7/15 Anne-Catherine Piguet 



sur le Seigneur. Mais quand planent des menaces pour Israël, les promesses sont rappelées sans

condition. Or, dire que l'alliance est avec et sans condition pose un problème logique! En réalité, il

s'agit d'articuler la souveraineté de Dieu avec la responsabilité humaine.

La condition appelle à la fidélité, à l'obéissance (si tu obéis, tu vivras), et avertit qu'il peut y avoir

un point de non-retour (si tu désobéis, tu mourras). Quant à l'aspect inconditionnel, il montre que

Dieu est le premier, qu'Il prend toute l'initiative, sans que l'être humain y soit pour quelque chose:

Dieu choisit,  dans un acte souverain,  de créer l'humanité,  puis de la  sauver du péché.  L'aspect

inconditionnel montre aussi l'extrême générosité de Dieu, sa fidélité malgré l'infidélité humaine...

mais ceci sort du rapport contractuel et dépend de la grâce de Dieu! Les deux aspects subsistent

donc en tension. Dieu seul en garde la maîtrise. Faisons-Lui confiance! Et appliquons-nous à obéir

et intercéder, comme l'ont fait Abraham et Moïse... ce qui nous entraîne à devenir des hommes et

des femmes responsables devant Dieu1.

10 L'alliance actualisée par les prophètes

Sont appelés prophètes de nombreux  porte-parole de Dieu (Abraham, David, etc.). Cependant, il

faut les distinguer de l'office prophétique des prophètes-écrivains2 qui ont parlé sous la royauté en

Israël, pour rappeler à Israël la Loi de Moïse (Dt 18.15-22), en attendant la venue du Messie. Ces

prophètes ont poursuivi leur ministère jusqu'à l'exil à Babylone. L'exil marque un premier silence

prophétique.  Au  retour  de  l'exil,  trois  prophètes  se  lèvent  pour  encourager  les  Israélites  à

reconstruire Jérusalem: Aggée, Zacharie, Malachie. Ils parlent jusque vers 430 av. J.-C., puis c'est à

nouveau un grand silence, jusqu'à Jean-Baptiste.

Les prophètes rappellent les promesses, ils les méditent, et les développent dans des perspectives

apocalyptiques. Ils dénoncent le mal énergiquement. Ils s'expriment avec leur cœur et leur amour

pour Dieu: ils sont saisis, en voyant tant de mal au sein du peuple de l'alliance qui se comporte

comme les païens, voire même pire... Les deux temps de silence montrent combien la rupture de

l'alliance est grave.

Durant la monarchie, les exigences de Dieu sont plus élevées qu'au début de l'histoire d'Israël, car le

peuple a vu le Seigneur les délivrer de Pharaon. Ils ont reçu la Loi, ils sont entrés en Canaan, ils se

sont multipliés. Mais leur cœur n'est pas devenu meilleur... Les prophètes voient la nécessité d'un

Messie qui libère du mal. Ils n'idéalisent pas le passé. Ils continuent d'espérer, même dans les pages

les plus sombres. Au cœur de ses lamentations sur la chute de Jérusalem, Jérémie s'exclame: Voici

ce que je veux repasser en mon cœur, ce qui me donnera de l'espérance: les bontés de l'Eternel ne

sont pas épuisées, ses compassions ne sont pas à leur terme, elles se renouvellent chaque matin.

Oh! Que ta fidélité est grande! (3.21-23).

1 Toute l'Ecriture est traversée par ces aspects conditionnels et inconditionnels de l'alliance. Quelques exemples:

-Gn 15.1-6: Dieu promet sans condition, mais c'est parce qu'Abraham lui fait confiance qu'il est déclaré juste.

-Ex 19.1-6: Après avoir vu la délivrance d'Egypte, Dieu dit à Israël: si vous écoutez ma voix... vous m'appartiendrez...

-2 Sa 7.4-16: Dieu promet sans condition à David: ta maison et ton règne seront assurés pour toujours après toi...

-Es 8.23 à 9.6; 11; 42; 54.9-10; 55.3; etc.: le règne de David annonce celui du Messie qui surgit sans condition.

-Mt 5.20: condition pour entrer dans le Royaume des cieux.

-Lc 4.14-21: le Messie se lève et apporte sa grâce, sans condition. [suite de la note en p.10]

-Rm 5.17-21

-Ga 3.23-29; 5.16-25: sauvés par la foi, mais appelés à rejeter les œuvres de la chair, sans quoi nous n'hériterons pas du

Royaume de Dieu.

-2 Tim 2.11-13; Hé 10.35-39: la foi s'accompagne de persévérance et de fidélité, etc.

Voir aussi: Waltke Bruce, Théologie de l'Ancien Testament, Excelsis, Charols, 2012, p.889-890.
2 Elie, Elisée et quelques autres prophètes n'ont pas été écrivains. Ils ont pourtant exercé au tout début de la monarchie

en Israël, de 1000 à 850 ou 750 av. J.-C. (selon la datation donnée à Abdias et Joël). Les prophètes-écrivains ont exercé

de 850 ou 750 à 586 av. J.-C., c'est-à-dire jusqu'au moment de la chute de Jérusalem et l'exil à Babylone.

FREE College, 21 avril 2018 8/15 Anne-Catherine Piguet 



10.1 Les prophètes et leur style

Les prophètes sont de fidèles croyants, qui méditent l'histoire d'Israël dans une démarche de foi. Ils

observent comment Dieu a agi par le passé, afin de discerner comment Il agira dans le futur. Dieu

ne change pas et  reste fidèle.  Si donc Dieu s'est  engagé envers l'humanité,  c'est sûr qu'Il  saura

réaliser son plan de salut!

La délivrance hors d'Egypte a été un événement majeur et fondateur pour Israël.  Les prophètes

comprennent que cette histoire sert de paradigme, de modèle pour une délivrance à venir, encore

plus extraordinaire: la délivrance hors du monde du péché, grâce à la venue d'un nouveau Moïse,

qui va promulguer  une nouvelle  Loi.  Les  prophètes voient  la  nécessité  d'une alliance nouvelle,

gravée dans le cœur. L'alliance (berît) revient 78 fois chez eux, c'est dire son importance!

Les prophètes ne s'intéressent pas à la date à laquelle des événements vont se produire. Ils cherchent

à comprendre la façon dont Dieu intervient  dans l'Histoire,  et comment les humains doivent se

comporter pour lui être fidèles. Du coup, ils ont tendance à opérer des télescopages dans le temps1.

La délivrance hors d'Egypte devient une image pour parler de la grande délivrance hors du monde

du péché. Pharaon personnalise l'action du diable qui cherche à obtenir tous les pouvoirs (politique,

économique, spirituel), afin d'opprimer l'humanité. Abraham est l'image du croyant fidèle, déclaré

juste par sa foi, etc. Toute l'histoire d'Israël est relue à une échelle universelle, cosmique et valable

pour tous les temps, tellement l'alliance gagne l'entier de la création. Les prophètes sont émerveillés

devant un salut si gigantesque... mais ils sont aussi effrayés de voir Israël se vautrer dans le mal,

avec tant de désinvolture. Effrayés aussi devant la sainteté et la gloire de Dieu (Es 6).

Les prophètes ont un style littéraire qui fait appel aux histoires du passé. Ils en parlent de façon

poétique,  avec  de  nombreux  symboles  et  images.  Pour  parler  de  l'avenir,  ils  utilisent  le  genre

littéraire apocalyptique. Ce genre est difficile à déchiffrer, car le langage est nourri de symboles,

d'hyperboles et de visions complexes pour parler de la réalité glorieuse et indescriptible du monde à

venir. Les visions prennent une ampleur cosmique (Ez 38-39; Dn 7-8, 10-12; Za; Mt 25.31-46; Ap;

etc.).

Au cours des siècles, il y a eu beaucoup d'interprétations loufoques. Pour appréhender au mieux ces

textes difficiles, retenons quelques clés de lecture:

-bien connaître l'histoire biblique dans son contexte, ainsi que le mouvement général de l'histoire de

Dieu avec l'humanité (création, chute, rédemption; ancienne et nouvelle alliance, etc.),

-distinguer les genres littéraires (poésie, narration, etc.), avec leurs différents "codes" de lecture2,

-fonder son interprétation d'abord sur les nombreux textes limpides, avant d'aborder les quelques

textes plus difficiles3,

-comparer différentes versions de la Bible, s'appuyer sur de solides commentaires,

-toujours  garder  Jésus-Christ  au  centre  de  nos  préoccupations  et  de  notre  adoration,  en  lui

demandant le bon éclairage de son Esprit (1 P 1.10-12)!

1 P.ex., en Ap 11.8: la grande ville est appelée Sodome et Egypte, là même où leur Seigneur a été crucifié. Le prophète

suit le thème des villes idolâtres, en télescopant les âges. Ce qui crée deux fortes impressions: ces villes anciennes, en

réalité, s'opposent à Jésus-Christ; et même Jérusalem peut devenir le repaire des hommes méchants, opposés à Dieu!
2 On ne lit pas de la même manière une liste de commissions, un récit ou un poème. Et attention: lire littéralement ne

garantit pas qu'on lit juste et qu'on comprend correctement! En Gn 1, les jours de création et le serpent ne sont pas à

prendre littéralement, car les luminaires qui servent à mesurer les jours de 24h n'apparaissent qu'au 4e jour (donnée

interne, v.14) et le serpent est une image pour parler de Satan, comme l'explique l'apôtre Jean (Ap 12.9); Adam, par

contre,  est  à  prendre  littéralement,  comme Paul  l'explique  (Rm 5.12-21).  Considérer  Adam comme une image  de

l'humanité ruine la théologie du NT qui présente Jésus-Christ comme le nouvel Adam! En Ap 7.4-9 aussi, il est évident

que les 144'000 ne désignent pas le nombre exact des élus, puisque le v.9 parle d'une foule innombrable.
3 P.ex.: éviter de fonder de grandes théories sur le millenium, car il n'apparaît qu'en Ap 20.2-3...

FREE College, 21 avril 2018 9/15 Anne-Catherine Piguet 



10.2 Esaïe (~740-697)

En 722, Esaïe est témoin de la chute de Samarie, la capitale d'Israël du Nord. Mais Juda n'est pas

meilleure:  Si  l'Eternel  des armées ne nous avait  conservé un faible  reste,  nous serions comme

Sodome, nous ressemblerions à Gomorrhe (1.9). Esaïe ose comparer son peuple aux païens les plus

corrompus!  Car Israël  est  si  perverti  qu'il  aurait  dû mourir  comme les  autres  nations.  Dans ce

sombre contexte, le prophète annonce que Dieu fera grâce (ch. 40-66). Esaïe se sert des histoires

connues de l'ancienne alliance (Abraham, Moïse, l'Exode, Josué, etc.), pour annoncer une nouvelle

alliance, avec des hyperboles qui montrent son émerveillement.

Esaïe idéalise Jérusalem-Sion1, qu'il présente sous les traits d'une femme. La lecture littérale est

impossible,  car  une  ville  ne  peut  être  en  même  temps  une  femme!  Au  fil  des  chapitres,  la

personnalisation augmente de telle sorte qu'un dialogue s'instaure entre Dieu (ou son prophète) et la

femme Jérusalem qui se plaint d'être abandonnée et oubliée de l'Eternel (49.14). Elle a été ravagée

par ses fils, c'est-à-dire les Israélites infidèles au Seigneur. Mais Dieu promet qu'elle aura à nouveau

des fils qui habiteront dans sa tente (54.2). Ces fils ne lui causeront aucun tort et viendront de toutes

les nations. Dieu va même jusqu'à se comparer à un époux qui accueille cette femme abandonnée,

afin de conclure avec elle une alliance de paix (54.10). Le salut prend des proportions cosmiques,

avec une bénédiction éternelle pour Israël et les nations.

Dans ces chapitres, Esaïe développe la figure du Serviteur de l'Eternel, qui sera mis à mort de façon

cruelle et injuste. Mais il réalisera la purification des péchés: il écrasera donc la tête du serpent! Ce

Serviteur revient dans quatre poèmes2, qui sont suivis par l'annonce du salut de Jérusalem3, signe

que l'œuvre du Serviteur est efficace. Esaïe utilise un procédé littéraire courant chez les prophètes:

la pensée cyclique. Il aborde un thème, un second, un troisième, etc.,  puis il revient au premier

thème. Non pas pour se répéter, mais pour élargir et approfondir sa vision4.

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Esaïe 40 à 66?

Dieu établit son Serviteur, un homme juste, pour être la lumière des nations, pour apporter le salut

jusqu'aux extrémités de la terre (49.6). Le Serviteur réalise donc la  bénédiction des nations  . Il

délivre les Israélites dispersés  , il les ramène à Jérusalem, sur la terre promise  , afin d'établir

une alliance nouvelle  (49.8-26).

Ecoutez-moi, vous qui poursuivez la justice, qui cherchez l'Eternel!... Portez les regards sur votre

ancêtre Abraham et sur Sara, celle qui vous a donné naissance! (51.1-2). Le salut n'est pas offert

qu'aux Israélites, mais à tous ceux qui poursuivent la justice. Abraham est l'exemple de celui qui a

poursuivi la justice et qui a été déclaré juste par sa foi (Gn 15.6). De même, ceux qui recherchent la

justice seront déclarés enfants d'Abraham et de Sara. La généalogie retenue par Esaïe n'est donc pas

celle du sang, mais de l'alliance (Gn 15.18; 17.1-2).

Dans l'AT, Sara n'est citée que dans la Genèse et ici... pourquoi?  Elle est l'image, le type, de la

femme stérile. Or la stérilité est une conséquence du mal,  qui empêche de réaliser l'ordre de se

multiplier sur la terre (Gn 1.28). Les femmes stériles de l'AT ont terriblement souffert, car leur

stérilité les empêchait  d'entrer dans l'appel de Dieu5. La naissance d'Isaac était  un miracle,  fruit

d'une promesse de Dieu (Gn 18.10).
1 Certains exégètes ont cru distinguer entre Jérusalem, la cité terrestre, et Sion, la cité céleste, mais cette distinction est

arbitraire. Dans la poésie hébraïque, les vers ont souvent 2 hémistiches, et il est considéré comme élégant de dire une

chose dans le 1e hémistiche, et de le répéter avec d'autres mots dans le 2e (ou de dire son contraire dans le 2e), d'où

l'usage de 2 mots: Sion dans un hémistiche, et Jérusalem dans l'autre hémistiche.
2 42; 49.1-13; 50.4-11; 52.13 à 53.12.
3 43-44; 49.14 à 50.3; 51.1 à 52.12; 54.
4 Dans le NT, on retrouve ce procédé chez l'apôtre Jean, notamment dans ses visions (les sceaux, trompettes et coupes

d'Ap 4-18). Certains en ont conclu que Jean parlait de périodes successives, mais la chronologie est impossible à établir.

Il s'agit d'un procédé littéraire permettant d'approfondir un sujet, avec diverses images qui se superposent pour former

comme une grande fresque (ou comme une image en 3 dimensions) de la même réalité.

FREE College, 21 avril 2018 10/15 Anne-Catherine Piguet 



Esaïe compare Jérusalem, qui sera ravagée par l'exil des Israélites à Babylone, à Sara la stérile.

L'identification de la ville à une mère pousse à l'abstraction. Comme Sara, Jérusalem va "enfanter"

des fils  de façon surnaturelle,  alors qu'elle  sera encore dévastée par sa "stérilité"  due au péché

d'Israël:  Et tu diras en ton cœur: Qui m'a donné ces fils? J'étais privée d'enfant, j'étais stérile.

J'étais en exil, mise à l'écart. Qui les a élevés? J'étais restée seule. Ceux-ci, où étaient-ils? (49.21).

Esaïe ne raconte pas un récit chronologique, qui est littéralement impossible. Il idéalise l'histoire

d'Abraham et Sara, pour montrer combien la nouvelle alliance est un miracle qui "décolle" de la

réalité présente. Car tous −y compris Israël et Juda− ont péché et sont privés de la gloire de Dieu

(Rm 3.23).

Lire  ces  prophéties  de  façon  littérale  conduit  à  l'échec,  car  il  est  impossible  de  comprendre

comment une ville peut devenir une femme qui reçoit des fils qu'elle n'a pas enfantés, comment

cette ville peut donner naissance (51.18-20) tout en étant stérile (54.1), comment elle peut revêtir

ses fils comme des bijoux et les attacher comme la fiancée (49.18), comment elle peut devenir mère

avant d'être épousée (54.1-5) et finalement enfanter avant d'être en travail:

Avant d'être en travail, elle a accouché; avant que les douleurs ne lui viennent, elle a donné le jour

à un fils. Qui a jamais entendu rien de tel? Qui a jamais rien vu de semblable? Un pays peut-il

naître en un seul jour? Une nation peut-elle être mise au monde d'un seul coup? A peine en travail,

Sion a mis au monde ses fils (Es 66.7-8).  Jérusalem ne connaît  pas de douleurs.  Elle  est  donc

délivrée de la malédiction du péché qui reposait sur la femme (Gn 3.16)! Elle enfante, non selon la

chair (=de façon naturelle), mais selon la promesse (surnaturelle), en vertu de la foi (Ga 4.22-5.1).

Cet  enfantement  est  possible  grâce  à  l'œuvre  du  Serviteur  qui  s'offre  lui-même  en  sacrifice

d'expiation,  qui ôte le péché qui la rendait stérile (ch. 53). Le Serviteur  verra une descendance

(53.10). Comment peut-il mourir et  voir? En filigrane, Esaïe suggère la résurrection: Jésus-Christ

ressuscité  voit sa  descendance,  composée  d'Israélites  et  de  fils  des  nations  .  La postérité

d'Abraham devient nombreuse !

Esaïe n'utilise pas l'histoire d'Abraham et Sara de façon littérale, en faisant coller chaque détail de

leur vécu à celui de Jérusalem. Ce qui l'intéresse, ce sont les  modes d'action  de Dieu envers les

patriarches, qu'il applique maintenant à Jérusalem. Esaïe ne se contente pas d'un simple transfert

d'une  histoire  à  l'autre.  Il  opère  une  métaphore:  l'image  de  la  ville-Jérusalem s'entrechoque  et

s'imbrique avec celle de la femme-Sara (ch. 54)1. Ce choc stimule notre imagination, pour nous

faire  entrer  dans  une  nouvelle  dimension,  où  notre  intelligence  et  nos  émotions  sont  mises  à

contribution, pour tenter de saisir l'indescriptible gloire de la nouvelle alliance.

Agrandis le lieu de ta tente2 et qu'ils étendent les tentures de tes demeures! Ne retiens pas. Allonge

tes cordes et fortifie tes piquets! Car à droite et à gauche tu te répandras. Ta descendance prendra

possession3 des nations et ils habiteront des villes désertes (54.2-3). Les fils affluent, ce qui oblige

leur mère à agrandir sa tente. En même temps, ils se dispersent pour habiter les villes désertes. Cette

promesse rappelle  celle  faite  à  Abraham:  Je te  bénirai   et  je  multiplierai  ta  descendance  

5 Dans sa bonté, Dieu leur a répondu, car elles ont toutes été délivrées et ont pu finalement enfanter un fils qui jouera un

rôle important pour le salut d'Israël (Sara > Isaac, Rebecca > Jacob, Rachel > Joseph, la femme de Manoach > Samson,

Anne > Samuel, Elisabeth > Jean-Baptiste). Marie, la 7e, a aussi enfanté miraculeusement, puisqu'elle était vierge!
1 Grec metaphora = transport. Procédé par lequel on substitue à la signification d'un mot ou d'un groupe de mots une

autre signification qui s'y rapporte en vertu d'une analogie ou d'une comparaison implicite (Petit Larousse, 2007).
2 Il est étonnant qu'Esaïe parle d'une tente et non d'une ville, car à son époque Jérusalem était fortifiée. Et après l'exil, la

ville sera rebâtie. La tente fait penser à l'époque des patriarches: Abraham et Sara ont certainement dû agrandir la leur

pour accueillir Isaac. On peut aussi faire le lien avec la tente de David dans laquelle régnera le Messie (Es 16.5) et avec

Jérusalem, tente qui ne sera plus démontée, dont les piquets ne seront jamais enlevés, et dont les cordages ne seront pas

détachés (Es 33.20b, NBS).
3 Le verbe prendre possession ou déposséder a aussi le sens d'hériter.

FREE College, 21 avril 2018 11/15 Anne-Catherine Piguet 



comme les étoiles du ciel et comme le sable qui est au bord de la mer. Ta descendance  prendra

possession des villes de ses ennemis (Gn 22.17) .

L'Eternel ne propose pas un simple traité de suzeraineté, mais un mariage (54.5-10). L'image de la

femme permet à Esaïe d'approfondir sa méditation et de prophétiser une nouvelle alliance éternelle,

dans une extraordinaire intimité avec Dieu  .  En rappelant l'histoire d'Israël, Esaïe souligne la

continuité de l'action bienveillante de Dieu. En idéalisant Jérusalem, Esaïe dépeint une nouvelle

alliance et un salut au-delà de tout ce que l'on peut imaginer. Il y a continuité et discontinuité. Un

déjà et  un  pas  encore que nous vivons aussi  aujourd'hui:  déjà  nous sommes  sauvés,  mais  pas

encore dans le Royaume de Dieu!

10.3 Jérémie (627-586)

Du temps de Jérémie, Israël du Nord a disparu (3.6-10). Le prophète supplie Juda de se repentir...

mais Jérusalem tombera à la fin de son ministère. Il prophétise que l'arche1, symbolisant le trône et

la présence de Dieu, disparaîtra (3.16). Cela se produira, à la chute de Jérusalem en 587, avant la

déportation à Babylone. L'exil est un événement très grave, marquant la rupture de l'alliance. Mais

comme Esaïe avant lui, Jérémie annonce une nouvelle alliance, pour des temps éloignés (ch. 30-33).

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Jérémie 30 à 33?

Jérémie prophétise qu'un reste sera sauvé et reviendra de Babylone (la ville-symbole du péché), afin

de servir l'Eternel . Dieu est saisi de compassion pour son peuple, c'est pourquoi il le fera revenir

en Canaan , pour vivre heureux, comme au temps de David2. Le peuple se multipliera, conduit par

ce Prince de paix et de justice . Même les nations sont appelées à écouter la voix de l'Eternel 

(31.10).

Jérémie compare Israël à une autre femme stérile: Rachel (Gn 29.31). Dieu l'avait délivrée de sa

stérilité, cependant elle meurt sur la route de Bethléhem-Ephrata, en accouchant de son second fils

Benjamin (Gn 35.16-20). Jérémie se sert de ce drame pour en annoncer un autre: On a entendu des

cris à Rama3 des lamentations et des pleurs amers: c'est Rachel qui pleure ses enfants et n'a pas

voulu être consolée à propos de ses enfants, parce qu'ils ne sont plus là (Jé 31.15).

Dans la Genèse, Rachel n'a pas perdu ses enfants! Juste avant de mourir, elle a appelé son fils Ben-

Oni, ce qui signifie fils de ma douleur.  Jérémie utilise cette histoire de façon symbolique: comme

Rachel, Jérusalem était stérile, mais Dieu lui a donné des fils par miracle (=les Israélites délivrés de

Pharaon). Comme pour Rachel, les fils de Jérusalem l'ont fait beaucoup souffrir, au point qu'elle en

meurt (=exilée à Babylone, ses "enfants" ne sont plus). Mais Jérémie lui prophétise:  Retiens tes

pleurs... car il y aura une compensation pour ta peine, déclare l'Eternel. Ils reviendront du pays de

l'ennemi. Il y a de l'espoir pour ton avenir...  (31.16-17). Le retour de l'exil babylonien est un tel

miracle, une telle renaissance d'Israël, qu'il préfigure la résurrection!

Matthieu nous apprend que cette  prophétie s'accomplit  au moment où Hérode fait  tuer tous les

enfants de Bethléhem, dans le but de supprimer le roi qui vient de naître (Mt 2.16-18). Mais le Fils

promis survit miraculeusement à cette première tentative de meurtre. Et même s'il sera crucifié 30

ans plus tard, il en sortira vainqueur par la résurrection! Oui, il y a de l'espoir pour notre avenir!

Jérémie avait dénoncé  le péché de Juda... gravé sur la table de leur  cœur… (17.1). Le mal était

incurable,  mais Dieu va faire des miracles.  Par pure grâce, Il  créera  une alliance nouvelle... Je

1 Ex 25.10-22; Nb 7.89. Elle a accompagné Israël dans ses pérégrinations (Nb 10.33-36; Jos 3-4; 6). Ensuite, elle a été

installée dans le temple (2 Chr 5.1-10; 35.3). L'arche contenait la manne (en souvenir du désert), la verge d'Aaron qui

avait fleuri (rappel que les fils de Lévi seuls pouvaient officier dans le tabernacle, Nb 16-18), ainsi que les tables de la

Loi (Hé 9.3-4).
2 Jé 30.9; 33.15, 17, 21-22, 26.
3 Ville proche de l'endroit où Rachel a été enterrée.

FREE College, 21 avril 2018 12/15 Anne-Catherine Piguet 



mettrai ma loi à l'intérieur d'eux, je l'écrirai dans leur  cœur, je serai leur Dieu et ils seront mon

peuple1 .  Moïse avait  déjà  appelé de ses vœux cette  intimité  de cœur avec Dieu (Dt 10.16).

Hébreux 8.8-12 affirme que cette prophétie s'est réalisée avec Jésus-Christ, notre grand et souverain

sacrificateur!

10.4 Ezéchiel (592-570)

Ezéchiel prophétise durant la chute de Jérusalem. Il est prêtre, mais ne peut exercer son service, car

il est déporté en -597 à Babylone. Avant la chute de Jérusalem, il voit la gloire de Dieu quitter le

temple (10.18-22). Il doit briser l'espoir des exilés. Mais après la chute de Jérusalem, son message

change:  il  prophétise  la  restauration  d'Israël  (ch.  33-39).  La  gloire  de  l'Eternel  revient  sur  un

nouveau temple (ch. 40-48).

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Ezéchiel 33 à 48?

Ezéchiel  annonce aussi  un nouveau David2 ,  qui  conclura  une alliance  éternelle3 après  avoir

délivré Israël du mal et répandu son Esprit sur eux4 . Les Israélites reviendront en Canaan5 . A

partir d'ossements desséchés (="mort" d'Israël exilé à Babylone à cause de ses péchés), Dieu est

capable de redonner la vie (=retour de l'exil des Israélites repentants) et de réunifier Israël et Juda

(ch. 37). Les nations reconnaîtront l'Eternel  (37.28). La relation de bénédiction sera si forte que

la gloire de l'Eternel remplira un nouveau temple6, avec une nouvelle torah (40-46) . Une nouvelle

terre promise (47) et  un nouveau partage du pays  (47.13-48)   aura lieu,  comme au temps de

Josué7. Tout devient très saint: c'est le paroxysme de l'alliance!

10.5 Aggée (520), l'un des trois prophètes après l'exil

Dix-huit ans après le premier retour de l'exil  , Aggée encourage le peuple à restaurer le temple.

Israël  a  négligé  ce travail,  si  bien que Dieu a retenu sa bénédiction  (1.9). Le  temple  en  ruine

démontre une rupture de l'alliance, alors que Dieu veut la restaurer  (1.13; 2.4-5). Dans ce temple,

Dieu fera affluer les trésors de toutes les nations (2.7) . La gloire de ce dernier temple sera plus

grande que celle du premier... c'est dans ce lieu que je donnerai la paix, déclare l'Eternel, le maître

de l'univers  (2.9). En réalité, le temple restauré n'a jamais égalé la gloire du temple de Salomon.

Pourtant, sa gloire sera plus grande, parce que la présence de Dieu y sera plus forte: Jésus y entrera!

Il  dira être le vrai temple de Dieu,  qu'on détruira,  mais  qu'Il reconstruira  en trois  jours, par sa

résurrection (Jn 2.19-21). En filigrane, Jésus annonce aussi la ruine du temple de Jérusalem, en 70

1 Jé 31.31, 33.
2 Ez 34.20-24; 37.24-26
3 Ez 16.60; 34.23-25; cf. Es 55.3; 61.8; Jé 32.40; 50.5.
4 Ez 34.22-29; 36.25-27; 39.28-29.
5 Ez 34.8-12, 28; 36.33-38 Canaan est même comparé à un nouvel Eden; 37.25; 39.25, 27.
6 Il y a de profondes transformations:

AT Vision d'Ezéchiel NT >> Ap 21-22

-Temple dans la ville -hors de la ville -Jésus, mis à mort hors de la ville >> plus de temple, tant la

présence de Dieu est forte dans la nouvelle Jérusalem

-Voile -porte -le voile est déchiré >> les portes de la nouvelle Jérusalem 

seront toujours ouvertes

-Arche contenant la manne -plus d'arche -Dieu présent en chacun, par l'Esprit >> l'arche est vue

et la verge d'Aaron dans le ciel (Ap 11.19), mais pas sur la terre (21.22)

-Autel d'airain -autel-table en bois -la croix, lieu du sacrifice qui met fin à tout autre sacrifice

-Sacrifices d'expiation -rares -accompli une fois pour toutes en Jésus-Christ

-Etrangers seulement -sont citoyens, ont un héritage -ni Juif, ni Grec >> seuls ceux inscrits dans le livre de vie

dans le parvis entreront dans la nouvelle Jérusalem, de toutes les nations

-Prince politique -politique diminuée -mon Royaume pas de ce monde >> l'Agneau sur le trône

-Fêtes -Yom Qippour dans la Pâque -vraie Pâque accomplie en Jésus-Christ
7 Josué est un nom de la même racine que Jésus!

FREE College, 21 avril 2018 13/15 Anne-Catherine Piguet 



ap. J.-C... un véritable signe des temps (Jn 4.19-26; Mt 24)8! Par ailleurs, Aggée annonce aussi que

Dieu choisit Zorobabel, descendant de David, pour être son serviteur (2.23) .

10.6 Proposition de travaux écrits

Situer d'abord le prophète dans son époque, puis examiner comment se réalisent et sont développées

les 4 promesses, la Loi et l'alliance dans le chapitre choisi:

-Joël 2 -Sophonie 3 -Jérémie 31

-Michée 4 ou 5 -Zacharie 2 -Ezéchiel 36 -etc.

11 La période inter-testamentaire

Les 400 ans de silence avant Jésus-Christ font sentir l'extrême mise en tension de l'alliance, mais

aussi le besoin d'un vrai Libérateur. Jésus surgit ensuite dans tout son éclat. Aujourd'hui, comment

vivons-nous, personnellement et en Eglise,  la mise en tension de l'alliance, avec  le  déjà et le  pas

encore accompli du Royaume de Dieu?

12 La nouvelle alliance accomplit l'ancienne

La Genèse pose d'emblée le problème du mal, avec l'énigme: Qui écrasera la tête du serpent? Les

promesses faites à Abraham sont un début de solution, mais:

 Le fils promis est pécheur, donc incapable d'écraser le serpent. Aucun n'est juste.

 Le tabernacle (puis le temple)  et  les sacrifices  lévitiques  sont très élaborés,  mais incapables

d'assurer la relation de bénédiction promise, en éradiquant le péché.

 Israël  est  si  infidèle  qu'il  s'écarte  de la  bénédiction  promise.  Il  ne peut  donc transmettre la

bénédiction aux nations.

 Israël reçoit Canaan, mais souille la terre par ses péchés et en perd la domination.

Dans le NT, Matthieu pose, pas à pas (ch. 1 à 2.12), le décor de la nouvelle alliance:

 Il commence avec  la  généalogie de Jésus-Christ,  fils de David,  fils d'Abraham (Mt 1.1-17).

Jésus est le Fils promis! Comme Isaac, il naît par miracle, puisque sa mère est vierge. Marie mettra

au monde un fils et tu lui donneras le nom de Jésus (=Sauveur), car c'est lui qui sauvera son peuple

de ses péchés (Mt 1.21). Jésus est l'Homme juste capable d'écraser la tête du serpent!

 Jésus est l'Emmanuel (=Dieu-avec-nous, cf. Es 7.14), qui rétablit la relation de bénédiction entre

Dieu et son peuple (Mt 1.22-23).

 Des mages païens adorent Jésus: la bénédiction s'étend aux nations (Mt 2.1-12).

 Hérode prend peur, car il sent que cette naissance va le détrôner (Mt 2.3-8). En filigrane, on

apprend ainsi que Jésus est roi et qu'il vient conquérir la terre [dia 11.1].

Pour réaliser les promesses, Jésus endosse pleinement la condition d'Israël, en s'identifiant à son

histoire. A nouveau, Matthieu le montre pas à pas (ch. 2.12 à 7):

 Comme la famille de Jacob-Israël, Jésus doit fuir en Egypte. Puis il est délivré d'un pharaon

(=Hérode): J'ai appelé mon fils hors d'Egypte (Mt 2.13-15; cf Os 11.1).

 Après sa sortie d'Egypte, Jésus passe par les eaux du Jourdain (comme Israël avait franchi la Mer

Rouge), pour être baptisé et recevoir l'approbation de son Père, dans une relation d'intimité, de

bénédiction: Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection (Mt 3.13-17). Puis

il est tenté au désert, mais à la différence d'Israël, il ne se laisse pas aller au mal et résiste à la voix

du serpent (Mt 4.1-11).

8 Un argument fort, dans le dialogue avec les Juifs aujourd'hui, c'est que depuis la destruction du temple en l'an 70, ils

n'ont plus jamais eu la possibilité d'offrir de sacrifices. Ils n'ont donc aucun moyen d'expier les péchés...

FREE College, 21 avril 2018 14/15 Anne-Catherine Piguet 



 De retour dans la  Galilée des païens,  Jésus prêche et commence à apporter  la lumière aux

nations (Mt 4.12-17; 23-25).

 En nouveau Moïse, Jésus monte sur la montagne (=Sinaï) et proclame son sermon (=la Loi) du

Royaume des cieux, destiné à ceux qui hériteront la terre (Mt 5-7). Ne croyez pas que je sois venu

pour abolir la loi ou les prophètes; je suis venu non pour abolir, mais pour accomplir (5.17). Jésus

s'inscrit dans la tradition prophétique.

Comme Israël avait 12 tribus, Jésus se choisit 12 apôtres. Matthieu s'applique à montrer, à chaque

étape de la vie de Jésus, qu'il accomplit parfaitement l'alliance.  On pourrait suivre l'ensemble du

NT, pour voir comment toutes les promesses se réalisent en Christ. Quelques exemples:

 Paul dit que la promesse du fils a été donnée à Abraham et à sa descendance qui est Christ (Ga

3.16).

 +   La séparation entre Juifs et non-Juifs est abolie, selon Ephésiens 21. L'Eglise est donc ce

peuple nombreux comme les étoiles et le sable, promis à Abraham. Le lien n'est plus celui du sang,

mais de la promesse (Rm 9.6-8; 11.11).

 Le NT est silencieux concernant la terre promise, il ne parle pas de conquête! Mais Jésus dit à ses

disciples: Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez, faites de toutes les nations

des disciples... (Mt 28.18-19). Le nouvel ordre de mission consiste à "conquérir" toute la terre avec

l'annonce de l'Evangile. Notre terre promise est le Royaume des cieux, avec sa nouvelle Jérusalem

(préparée comme une mariée!) qui descendra d'auprès de Dieu2 (Ap 21-22).

L'Apocalypse décrit aussi l'accomplissement merveilleux des promesses:

 A sa naissance, le Fils promis est traqué par le serpent, mais Dieu l'enlève au ciel (=résurrection).

Une bataille céleste a lieu, au cours de laquelle le serpent est vaincu, jeté hors de la cour céleste, sur

la terre. Maintenant le salut est arrivé, ainsi que la puissance, le règne de notre Dieu, et l'autorité

de son Messie (12.10). Sur la terre, la femme et sa descendance (=les croyants) sont pourchassés par

le diable, mais Dieu veille sur eux.

 +   Des foules de croyants, de tous les temps, de toutes les races et nations, s'approchent du

trône de l'Agneau (Ap 5.11), afin de régner avec Christ (Ap 22.1-5).

 La nouvelle Jérusalem vient, avec le règne éternel du Fils et du Père, sur toute la terre (Ap 21-

22).

A celui qui est assis sur le trône, et à l'Agneau, soient la louange, l'honneur, la gloire, et la force,

aux siècles des siècles! (Ap 5.13).

13 Bibliographie supplémentaire

Hokhma  n°106/2014,  Spécial  Israël,  pour  une  présentation  des  implications  liées  à  notre

compréhension aujourd'hui de l'alliance de Dieu avec Israël.

1 Autrefois païens dans la chair... Mais maintenant, en Jésus-Christ, vous (=païens) qui étiez jadis éloignés, vous avez

été rapprochés par le sang de Christ. Car il est notre (Paul est Juif) paix, lui qui des deux (=païens et Juifs) n'en a fait

qu'un, et qui a renversé le mur de séparation, l'inimité... il a voulu créer en lui-même avec les deux  (=païens et Juifs) un

seul homme nouveau... et les réconcilier avec Dieu l'un et l'autre en un seul corps  (=le Corps de Christ, image favorite

de l'apôtre, pour parler de l'Eglise, composée de judéo- et pagano-chrétiens, qui ont reçu cette relation de bénédiction

avec Dieu), par la croix, en détruisant par elle l'inimitié... par lui les uns et les autres nous avons accès auprès du Père,

dans un même Esprit (v.11-18). Cf. notre article, p.79-98, dans le Dossier Vivre n°39: Eglises et ministères.
2 Comme l'exprime Waltke, op. cit., p. 593: ...le Nouveau Testament redéfinit le Pays de trois manières: premièrement,

spirituellement, comme faisant référence à la personne du Christ; deuxièmement, transcendentalement, comme faisant

référence  à  la  Jérusalem  céleste;  et  troisièmement,  eschatologiquement,  comme  faisant  référence  à  la  nouvelle

Jérusalem après la seconde venue du Christ. Ce que nous voulons dire par "redéfinir", c'est qu'alors que le "Pays"

dans l'Ancien Testament fait référence à la vie d'Israël en Canaan, dans le Nouveau Testament le "Pays" prend un sens

nouveau et fait référence à la vie en Christ (lire aussi son intéressant développement, p. 593-624).

FREE College, 21 avril 2018 15/15 Anne-Catherine Piguet 


	1 Le problème du mal: Genèse 3-5
	2 L'alliance avec Noé: Genèse 6-9
	3 L'alliance avec Abraham: Genèse 11-25
	3.1 Les 4 promesses de l'alliance avec Abraham
	3.2 L'obéissance et la foi d'Abram
	3.3 Les signes de l'alliance

	4 L'alliance réitérée avec Isaac et Jacob: Genèse 25-35
	5 Joseph, le libérateur: Genèse 37-50
	6 Bilan de l'alliance dans la Genèse
	7 L'Exode – Dieu se souvient de son alliance
	8 Bilan de l'alliance dans le Pentateuque
	9 L'apogée de l'alliance avec David
	9.1 Méditation en petits groupes
	9.2 Alliance avec ou sans condition?

	10 L'alliance actualisée par les prophètes
	10.1 Les prophètes et leur style
	10.2 Esaïe (~740-697)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Esaïe 40 à 66?

	10.3 Jérémie (627-586)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Jérémie 30 à 33?

	10.4 Ezéchiel (592-570)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance en Ezéchiel 33 à 48?

	10.5 Aggée (520), l'un des trois prophètes après l'exil
	10.6 Proposition de travaux écrits

	11 La période inter-testamentaire
	12 La nouvelle alliance accomplit l'ancienne
	13 Bibliographie supplémentaire

