
 1 

 
FC 7/Yverdon, le 21 avril 2018     La Loi dans le contexte de l’alliance 

 

L’alliance en Moïse 
(Cédric Chanson – repris par Bertrand Gounon) 

1. Introduction 

Après avoir vu l’alliance que Dieu fait au travers d’Abraham, nous allons nous pencher 

maintenant sur l’alliance en Moïse. Cette alliance en Moïse se déroule en deux temps : par la 

libération de l’esclavage en Egypte et par le don de la Loi. C’est sur la Loi que nous allons nous 

arrêter ce matin ; la Loi qui s’inscrit dans le contexte de la libération et de l’alliance. 

La Loi est un sujet très vaste, que nous allons donc seulement effleurer, en voyant quelques 

principes / éléments fondateurs / clés afin de mieux comprendre les textes de loi de l’Ancien 

Testament (AT). 

En tant que chrétiens, nous avons souvent tendance à ne pas laisser l’AT parler pour lui-

même, mais à y chercher immédiatement une interprétation centrée sur Christ. Ce n’est pas mauvais 

en soit, mais cette lecture christocentrique de l’AT nous empêche parfois de saisir toute la portée 

des textes-mêmes de l’AT. Ce matin, nous allons essayer de rester focalisés sur l’AT sans chercher 

immédiatement à établir des parallèles avec le Nouveau Testament (NT). En revanche, nous verrons 

cet après-midi la Loi à la lumière du NT. 

Nous allons chercher à comprendre un peu mieux comment Israël comprenait ces textes, en 

quoi ces textes sont fondamentaux pour Israël, et quelle relation Israël entretenait avec ces textes. 

 

2. Loi et alliance 

a. Contexte : Torah et Pentateuque 

Le mot hébreu pour loi est torah. La torah désigne aussi les 5 premiers livres de la Bible : 

Genèse, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome.  Ces 5 livres forment la torah juive, ou 

Pentateuque. Ces 5 livres ne sont pas composés uniquement de textes de loi, mais d’une variété 

importante de styles littéraires, dont une grande partie de narration. 

La torah est donc plus large que ce qui nous vient à l’esprit quand on entend le mot loi. Nous 

associons souvent le mot loi à un aspect répressif, à des régulations, ou à la contrainte. Ou alors à 

une liste, ou un recueil de préceptes, de régulations. Mais le mot hébreu torah renvoie plutôt à la 

notion d’instruction ou d’enseignement. Il y a un aspect formateur, un aspect d’instruction. 

b. Une histoire instructive 

C’est pour cette raison que les textes de loi contenus dans le Pentateuque ne peuvent pas être 

séparés de leur contexte historique.  

La Loi n’est pas à appréhender comme une liste de règles qui tomberaient du ciel, comme un 

absolu sans lien avec la réalité. Non, la loi fait partie d’une histoire. Pour Israël, la Loi est 

inséparable de son histoire, la Loi est inséparable de l’action de Dieu en leur faveur. 

On le comprend bien si on prend les 5 premiers livres de la Bible comme un tout. Il y a le 

récit de la création du monde, de la chute/rupture, de l’alliance en Abraham, du séjour en Egypte, de 

la libération d’Egypte, du temps passé dans le désert, de la conquête du pays promis, et au milieu de 

tout cela, mêlé à toute cette histoire de l’intervention divine, il y a aussi le récit du don de la Loi, 

suivi des textes de loi à proprement parlé. 

En fait, le don de la Loi est au cœur de l’intervention de Dieu dans l’histoire d’Israël, et plus 

largement au cœur de l’action créatrice et rédemptrice de Dieu dans l’histoire de l’humanité. 



 2 

L’intervention de Dieu dans l’histoire d’Israël, c’est précisément l’alliance que Dieu va contracter 

avec son peuple, dans la perspective de la rédemption de toute la création. 

Dans chaque livre du Pentateuque, on trouve des parties narratives et, plus ou moins 

entremêlées avec elles, des textes d’alliance ou des textes de lois plus ou moins importants. Car les 

textes de loi font en fait pleinement partie de l’alliance que Dieu conclut avec son peuple. Ces textes 

de loi ne sont pas isolés du contexte historique, mais font pleinement partie de ce que Dieu veut 

transmettre, veut enseigner à son peuple nouvellement formé. 

Le Pentateuque, la Torah, est de « l’histoire instructive », ou de « l’histoire formatrice ». 

L’Histoire nous est transmise non seulement pour notre information, mais pour que nous en tirions 

des enseignements pour notre vie. C’est dans ce contexte que la Loi est donnée, comme des 

enseignements, des instructions afin que les israélites sachent comment vivre en relation avec Dieu, 

comment maintenir l’alliance avec Lui. 

Pour Israël, le Pentateuque est central, tant dans l’histoire relatée, que dans la Loi donnée 

par Dieu, pour savoir comment vivre en tant que peuple de Dieu, en tant que peuple de l’alliance.  

Pour savoir comment vivre en relation avec Dieu, Israël doit tirer instruction de son histoire, 

de l’histoire de l’intervention de Dieu en sa faveur. Et au cœur de cette histoire, il y a aussi le don 

de la Loi, et de cette Loi, Israël doit également tirer instruction pour savoir comment être en relation 

avec le Dieu Saint. Car c’est bien ça le but et le souci principal de ces 5 livres : nous parler de la 

relation avec le Dieu Saint, inatteignable, séparé des hommes, distinct de la création, mais qui fait 

alliance avec les hommes. Le but de la Torah, c’est de donner instruction aux Israélites pour qu’ils 

sachent comment honnorer l’alliance et être en relation avec l’auteur de cette alliance, Dieu. 

c. L’histoire de l’alliance 

Le Pentateuque nous dit l’Histoire avec un H majuscule, l’Histoire de l’établissement de la 

relation de Dieu avec les hommes. L’Histoire du salut. Et au centre de l’histoire du salut, il y a la 

notion d’alliance. Dieu fait alliance avec l’homme. 

Dieu désire être en relation avec les êtres humains. La Genèse nous le dit clairement. La 

création de l’être humain avait pour but la relation entre les humains et Dieu. Une fois cette relation 

rompue à la chute/rupture, Dieu n’abandonne pas la partie, mais prend à nouveau l’initiative de la 

relation en faisant alliance avec l’être humain. 

Avant l’alliance en Abraham, il y a eu l’alliance en Noé. L’alliance en Noé n’est pas 

seulement avec les humains, mais avec toute la création. C’est l’alliance la plus large. L’alliance en 

Abraham, nous l’avons vu, c’est l’alliance de Dieu avec une famille bien particulière, un peuple 

bien particulier. Mais toujours dans le but de rétablir la relation avec toute l’humanité : En toi toutes 

les familles de la terre seront bénies. 

Et puis, il y a l’alliance au travers de Moïse, l’alliance au Mont Sinaï avec le don de la Loi. 

C’est dans ce contexte d’alliance, qui est aussi un contexte de grâce divine, d’un Dieu qui cherche à 

rétablir la relation rompue que nous devons lire et recevoir les textes de loi.  

 

3. Exode : lien avec l’histoire et porte d’entrée dans la Loi 

Je vous propose de nous concentrer quelques instants sur le livre de l’Exode, parce que ce 

livre illustre bien le fait que la Loi fait partie de l’histoire instructive du peuple d’Israël. 

Exode fait le lien de façon toute particulière avec l’élection du peuple d’Israël, l’alliance de 

Dieu avec son peuple, et le don de la Loi. Le livre de l’Exode est aussi la porte d’entrée dans la Loi 

que Dieu donne à son peuple. 

Pour Israël, en tout cas au départ, la Loi n’est pas perçue comme contraignante, mais la Loi 

est reçue comme une parole libératrice. Et cela est clair si l’on considère la structure du livre. On 

peut le diviser en trois grandes parties : 

1) Dieu libère Israël de l’esclavage en Egypte (1.1-18.27) 

2) Dieu donne la Loi à Israël (19.1-24.18) 



 3 

3) Dieu commande à Israël la construction du tabernacle (25.1-40.38) 

 

1ère partie : Dieu libère. C’est l’action de Dieu qui est fondatrice. Son action salvatrice et 

libératrice. Le fondement de la relation de Dieu avec son peuple est la grâce et la libération, et non 

pas la Loi. 

2ème partie : Le Dieu libérateur donne la Loi. On va voir que la Loi est donnée non comme 

base de la relation, mais comme mode d’emploi de la relation. 

3ème partie : Nous nous y arrêterons quasiment pas aujourd’hui. Cette 3ème partie concerne 

l’autre facette de la relation entre l’homme et Dieu à savoir l’adoration et le culte. 

a. Exode : La Loi comme alliance en Moïse  

Dans la Genèse, Dieu fait alliance avec Abraham et sa descendance. Dans Exode, Dieu se 

souvient de son alliance et envoie un libérateur : Moïse. Dieu libère son peuple, et dans ce sens 

confirme son alliance avec Israël. C’est dans ce contexte de libération que la Loi est donnée. C’est 

l’alliance sur le mont Sinaï, l’alliance en Moïse.  

Trois mois après être sorti d’Egypte, Israël arrive au mont Sinaï et ils vont y rester près de 2 

ans. Le reste du live d’Exode, le Lévitique, et la première partie de Nombres ont pour cadre le mont 

Sinaï. Au Sinaï, Israël reçoit la Loi par l’intermédiaire de Moïse. Moïse reçoit les 10 

commandements, le décalogue, c'est-à-dire étymologiquement les 10 paroles : Exode 20.1-17. 

Moïse reçoit aussi le livre de l’alliance, Exode 20.22 à 24.18. 

La libération de l’esclavage et la sortie d’Egypte est sans doute la plus grande intervention 

de Dieu dans l’AT. Et c’est juste après cette œuvre de salut formidable que la Loi est donnée. Dieu 

révèle qui il est, et Israël prend conscience qu’il est réellement un peuple, différent des autres 

peuples et qu’il est le peuple de Dieu. Ce Dieu fait alliance avec eux et leur donne la Loi.  

La Loi constitue les instructions de Dieu pour qu’Israël sache comment vivre. Dieu s’est 

révélé par ses actes, et il va maintenant se révéler par ses paroles ; c’est le don de la Loi. Mais 

encore une fois, la Loi n’est pas fondatrice de la relation entre Dieu et son peuple. On pense souvent 

que la grâce est le nouveau mode de relation entre Dieu et les hommes après la venue de Jésus-

Christ. Mais Dieu n’a pas changé ! Et la grâce a toujours été première ! 

De tout temps, Dieu base sa relation avec l’humanité sur la grâce. De tout temps, il n’est rien 

que l’homme puisse faire pour être réconcilié avec Dieu. Et cette réalité est déjà bien présente dans 

l’AT. La base de la relation de Dieu avec son peuple, c’est son intervention salvatrice, c’est la 

libération qu’il opère en faveur d’Israël, c’est la grâce. La grâce et l’alliance sont premières et c’est 

sur cette base que la Loi est ensuite donnée pour le maintien de l’alliance. 

Ecoutez cette parole qui précède l’entrée dans le décalogue, cette parole qui précède l’entrée 

dans la Loi. Exode 20.2. Parole reprise dans Dt.5.6, juste avant le nouvel énoncé des 10 

commandements : Je suis l’Eternel ton Dieu qui t’ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de 

servitude. 

Dieu se présente comme le libérateur. Cette parole précède le don de la Loi. Dans ce 

contexte de libération, la Loi est reçue comme une bonne nouvelle. C’est le Dieu libérateur, le Dieu 

qui a agi en faveur du peuple qui donne la Loi. Dès lors, la Loi, pour Israël, est signe de grâce et de 

libération. La Loi est signe d’alliance. 

C’est ce qui fait que, dans l’AT, la Loi est célébrée comme un délice, par exemple dans le 

Psaume 119. L’obéissance à la Loi est perçue comme une source de bonheur, de longue vie, de 

bénédiction, de liberté, de sagesse, et non comme un lourd fardeau. 

b. La Loi comme texte d’alliance 

La Loi est en fait donnée par le Libérateur au peuple libéré pour que l’alliance soit 

maintenue et que le peuple demeure dans la liberté. La promesse reçue par les patriarches, l’alliance 

en Abraham en particulier, et l’action de Dieu en faveur d’Israël précèdent le don de la Loi. 



 4 

L’obéissance à la Loi est fondée sur ce contexte de grâce et d’alliance. L’obéissance est suscitée par 

la confiance dans celui qui l’a donnée. 

Dans le Proche Orient Ancien, on a connaissance de traités d’alliance entre un souverain et 

un peuple soumis. Le souverain fait alliance avec le peuple conquis et, en échange de l’allégeance 

du peuple, le souverain leur assure protection et liberté.  Mais en cas de désobéissance aux clauses 

de l’alliance, le peuple doit s’attendre à toutes sortes de représailles et de malédictions qui sont 

également énumérées dans le texte. 

Il est intéressant de comparer les textes de loi de l’AT avec ces autres textes de la même 

période et zone géographique. Sans entrer ici dans le détail, on peut simplement dire que l’alliance 

conclue en Moïse comporte bien des similitudes formelles avec d’autres traités d’alliance conclus 

entre un souverain et un peuple sujet. Ces textes sont, d’une manière générale, composés des 

éléments suivants : 

1) Prologue (les parties) 

2) Prologue historique (contexte) 

3) Déclaration d’allégeance 

4) Clauses de l’alliance et exposé de la loi 

5) Bénédictions et malédictions en lien avec l’obéissance ou la désobéissance à aux clauses 

de l’alliance. 

Le Deutéronome, qui est une répétition de la Loi juste avant l’entrée dans la terre promise, 

suit cette structure de traité d’alliance de façon assez claire. C’est dans le Deutéronome que sont 

détaillées les bénédictions liées à l’obéissance à la Loi, mais aussi toutes les malédictions en cas de 

désobéissance (Dt 27-28). 

On retrouve également plusieurs éléments de cette forme de traité d’alliance dans les 

chapitres 19 à 24 d’Exode qui constituent le récit du don de la Loi. La Loi fait donc partie d’un 

contrat d’alliance entre Dieu (le Souverain) et Israël (ses sujets, son peuple). C’est une sorte de 

traité constitutionnel. (On retrouve une allusion assez claire à ce traité d’alliance dans Jérémie 31, 

32. Alors que Jérémie s’apprête à annoncer une alliance nouvelle, il rappelle l’alliance que Dieu 

avait conclue avec Israël en ces termes : Cette alliance ne sera pas comme celle que j’ai conclue 

avec leurs pères quand je les ai pris par la main pour les faire sortir d’Egypte, car cette alliance-là, 

ils l’ont rompue, alors que moi j’étais leur suzerain, l’Eternel le déclare.) 

c. Particularités de la Loi d’Israël 

Pourtant, la Loi de l’AT est différente des autres codes de loi de la même époque pour 

plusieurs raisons fondamentales : 

i. La Loi est donnée par Dieu 

Dans le Proche Orient Ancien, la Loi est généralement promulguée par le roi, et non par les 

dieux. En Israël, c’est différent : l’auteur de la Loi est Dieu lui-même. Et la conséquence de cela 

c’est que les transgressions, sont du même coup des péchés. 

ii. Une législation morale et religieuse 

La Loi des Israélites, à la différence des autres codes de loi du Proche Orient Ancien, n’est 

pas seulement ce qu’on pourrait appeler une législation civile qui concernerait uniquement les 

relations entres les êtres humains. La Loi mosaïque contient aussi des dispositions concernant le 

culte, les sacrifices, les aliments purs et impurs, etc. 

iii. La sanctification pour but 

Un autre aspect unique de la Loi juive, c’est qu’elle n’a pas seulement pour but le maintien 

et le développement de la justice, de la paix, de la prospérité, mais elle est aussi un moyen de 

sanctification. La Loi de l’AT est considérée comme le moyen que Dieu utilise pour créer un peuple 

saint. 

 



 5 

d. Exode 19.1-6 : Porche d’entrée dans la Loi 

Je vous propose maintenant de nous attarder quelques minutes sur les 8 premiers versets du 

chapitre 19 d’Exode. On peut faire des parallèles intéressants entre ces 8 versets et les anciens 

traités d’alliance. 

Les versets 1 à 3 nous situent le contexte immédiat : 

Le troisième mois après leur sortie du pays d’Égypte, les Israélites arrivèrent ce jour-là au 

désert du Sinaï.  2  Partis de Rephidim, ils arrivèrent au désert du Sinaï et campèrent dans le 

désert: Israël campa là, vis-à-vis de la montagne. 3  Moïse monta vers Dieu; l’Éternel l’appela du 

haut de la montagne en disant: Voici ce que tu diras à la maison de Jacob et que tu annonceras aux 

Israélites: 

 Verset 4 : il nous est rappelé ce que le souverain, c'est-à-dire Dieu, a fait en faveur du 

peuple. 

4  Vous avez vu vous-mêmes ce que j’ai fait à l’Égypte: je vous ai portés sur des ailes 

d’aigle et fait venir vers moi.  

Verset 5 : L’alliance est prononcée. Dieu s’engage à être leur Dieu. Avec déjà des conditions 

posées pour le maintien de l’alliance. 

5  Maintenant, si vous écoutez ma voix et si vous gardez mon alliance, vous m’appartiendrez 

en propre entre tous les peuples, car toute la terre est à moi.  

Et verset 6, ils seront son peuple dans un but bien particulier.  

6  Quant à vous, vous serez pour moi un royaume de sacrificateurs et une nation sainte. 

Voilà les paroles que tu diras aux Israélites. 

Aux versets 7 et 8, le peuple s’engage envers l’Eternel. 

Moïse vint appeler les anciens du peuple et mit devant eux toutes ces paroles, comme 

l’Éternel le lui avait ordonné. 8  Tout le peuple unanime répondit: Nous ferons tout ce que l’Éternel 

a dit.  Moïse répéta les paroles du peuple à l’Éternel.   

Moïse fonctionne ici comme l’intermédiaire entre le peuple et Dieu. L’alliance entre Israël et 

l’Eternel est contractée en Moïse, par l’intermédiaire de Moïse. 

Mais revenons au verset 6 : Quant à vous, vous serez pour moi un royaume de sacrificateurs 

et une nation sainte. Ce verset est important parce qu’il nous introduit au but de l’élection, au but de 

l’alliance et donc au but de la Loi.  

Israël n’est pas appelé à devenir le peuple de l’Eternel seulement pour lui-même. Non, Israël 

est élu dans un objectif bien précis : être un peuple de sacrificateurs / prêtres. 

C’est intéressant de remarquer au passage que tout le peuple est concerné par cette alliance, 

pas seulement un groupe parmi le peuple. Israël doit être une nation sainte, c'est-à-dire mise à part 

pour le service. Tout comme les lévites seront mis à part pour le service en faveur du peuple 

d’Israël, Israël dans son entier est mis à part par Dieu pour le service en faveur des autres nations. 

Tout le peuple d’Israël est appelé à être prêtre des autres peuples avec pour mission de faire 

connaître l’Eternel à toutes les nations (cf. v.5). 

L’alliance en Abraham avait déjà cette portée d’être une bénédiction pour toutes les familles 

de la terre. Et à nouveau, l’alliance en Moïse a pour but non seulement Israël, mais le rétablissement 

de la relation entre Dieu et toute la création, toute l’humanité. Dieu choisit un peuple pour qu’il soit 

en bénédiction pour toute la terre. Le peuple d’Israël doit être saint pour pouvoir rendre témoignage 

au Dieu Saint. 

Le reste du chapitre 19 met très fortement l’accent sur la sainteté de l’Eternel et sur le péché 

du peuple. Dieu se révèle dans la nuée, le feu et la fumée. La montagne devient un lieu sacré à 

cause de la présence de l’Eternel. La sainteté de Dieu consume tout ceux qui s’en approcheraient. A 



 6 

nouveau, l’accent est mis sur la grâce. Si ce n’était pour la grâce, personne ne pourrait venir à Dieu, 

pas même pour recevoir la Loi. 

Répétons-le encore : l’alliance de grâce est première, la Loi va venir ensuite. Ce n’est pas la 

Loi qui permet d’entrer en relation avec Dieu, mais la Loi va permettre de maintenir cette relation. 

 

4. Les dix paroles / commandements 

On arrive au chapitre 20, le verset 2 que nous avons déjà lu : Je suis l’Eternel ton Dieu qui 

t’ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de servitude. Dieu est le souverain. Il est le libérateur. 

C’est ce qui le met en position de donner la Loi à son peuple. Puis, verset 3 à 17 : les 10 paroles / 

commandements. 

Les 10 commandements sont en quelque sorte l’énoncé court de toute la Loi. Les 4 premiers 

couvrent les bases des relations entre les humains et Dieu : 1) Tu n’auras pas d’autres Dieu ; 2) Tu 

ne te feras pas de statue ni aucune représentation de Dieu ; 3) Tu ne prendras pas le nom de 

l’Eternel en vain ; 4) Tu respecteras le sabbat.  

Et les 6 suivants couvrent les bases des relations entre êtres humains : 5) Honore ton Père et 

ta mère ; 6) Tu ne commettras pas de meurtre ; 7) Tu ne commettras pas d’adultère ; 8) Tu ne 

commettras pas de vol ; 9) Tu ne porteras pas de faux témoignages ; 10) Tu ne convoiteras pas les 

biens de ton prochain. 

a. 10 paroles libératrices… 

On pourrait être surpris que la première chose que Dieu fait après avoir donner la liberté à 

son peuple, c’est de lui donner une loi, des interdits. Et pourtant, comme je l’ai déjà dit, la Loi est à 

comprendre dans ce contexte de libération, dans le contexte de l’alliance. La loi n’est pas une 

contrainte, mais des paroles qui vont régir l’alliance, permettre la relation avec le Dieu Saint, 

permettre au peuple de rester libre de tout esclavage. 

Dans ce sens, on peut reprendre les 10 commandements de façon positive comme des 

paroles libératrices. 10 fois libres ! (Cf. Ernest Lange, 10x libre, PBU, 1978.) 

1) Inutile d’avoir peur d’autres dieux, il n’y en a pas ! Inutile de te mettre sous d’autres 

dépendances, je t’aime… 

2) Inutile de te laisser impressionner par des représentations de moi… elles sont 

fausses 

3) Inutile de chercher à me forcer à t’aider, je fais ce que je veux… et je veux t’aider ! 

4) Inutile de trouver dans le travail ta valeur ; c’est moi qui te la donne. Alors repose-

toi un jour par semaine pour être sûr de t’en souvenir. 

5) Inutile de vivre en révolte continuelle, ça te tuerait. 

6) Inutile de traiter les autres comme des concurrents que tu dois battre. 

7) Inutile de tuer la joie de l’amour par ses caricatures, ce serait pure folie. 

8) Inutile de combler tes besoins par tes propres moyens, je veille sur toi. 

9) Inutile de déformer la vérité pour te donner plus de valeur, je t’aime. 

10) Inutile de faire dépendre ta valeur d’autre chose que de mon amour pour toi. Tu en 

deviendrais vite esclave. 

Et des paroles / commandements pour notre bonheur ! (cf. Dt 6, 20-24 – après la 2ème 

version du décalogue de Dt 5) 

b. Les 10 commandements ne sont pas suffisants en eux-mêmes… 

Quelques remarques concernant le décalogue : les 10 commandements ne sont pas 

exhaustifs. Ils ne sont pas un code de loi à proprement parlé, mais plus simplement des principes de 

bases au niveau religieux et éthique. 



 7 

Les 10 commandements sont très sélectifs. Ils ne disent pas tout et ne suffisent certainement 

pas à définir l’entier de notre responsabilité morale devant Dieu. D’autre part, les 10 

commandements sont presque tous formulés de manière négative. Ils nous disent principalement ce 

qu’il ne faut pas faire plutôt que ce qu’il faut faire. 

Par exemple, nous savons que nous ne devons pas voler notre prochain, mais il ne nous est 

rien dit de ce que nous devons faire en faveur de ceux qui ont moins que nous ou qui sont démunis. 

Comme l’a souligné un commentateur, « ‘dire ce qu’il faut faire’ emprisonne plus que ‘dire 

ce qu’il ne faut pas faire’. » Or, en lisant le décalogue, on entend ce que Dieu interdit. Mais l’autre 

face, corrélative de la première, c’est le fait que Dieu n’oblige pas ! 

Que ne pas faire ? Eh bien…ces violences qui s’appellent meurtre, adultère, vol, faux 

témoignage, etc. Ce qui empêche d’être libre, voilà ce qui est interdit. 

Et que faire ? Ce que tu veux ! Les interdits du décalogue font le vide devant un espace où 

Dieu ne demande rien ! …rien que de vivre sa liberté. En effet, comment mieux obéir à un Dieu qui 

libère et donne vie…qu’en exerçant sa liberté en vue de la vie ? 

Par ailleurs, quand Jésus résume la Loi, il le fait de manière positive et non négative. Il le 

fait en citant des passages du Deutéronome (6.4-5) et du Lévitique (19.18) : Tu aimeras le Seigneur 

ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme, de toute ta force et de toute ta pensée ; et ton prochain 

comme toi-même. Pour bien comprendre les 10 commandements, il faut les mettre dans la 

perspective de cet absolu moral qui va bien au-delà. Et dans ce sens, les 10 commandements ne se 

suffisent pas à eux-mêmes. 

c. Développement des 10 commandements 

La suite du chapitre 20, et jusqu’au chapitre 24, présente le développement des 10 

commandements. Ces chapitres forment ce que l’Exode nomme, au chapitre 24, 7 : le livre de 

l’alliance. 

Les principes de base ont été énoncés dans le décalogue, et maintenant, on en vient au 

développement par des cas particuliers dont voici juste quelques exemples : 

Le 1er commandement sur l’adoration de Dieu seul est développé en 20, 24-26 au travers 

d’instructions concernant le lieu de culte, en 23.14ss au sujet des fêtes. 

Le 6ème commandement interdisant le meurtre se trouve développé au travers de plusieurs 

cas particuliers. Exode 21, 12ss. prescrit la peine de mort pour quelqu’un qui cause la mort d’une 

personne en le frappant. Une distinction est faite entre un homicide volontaire ou accidentel. 

Contrairement à d’autres cultures du Proche Orient Ancien, l’AT n’autorise pas de 

compensation pécuniaire par la personne coupable de meurtre à la famille du défunt. Il y a là un 

refus de réduire la vie d’une personne à un équivalent matériel. 

Plus loin, on voit que la Loi est aussi intéressée à prévenir les accidents qui pourraient 

causer la mort. Par exemple, en Exode 21, 29, les propriétaires d’animaux dangereux sont avertis 

qu’ils doivent les garder sous contrôle. 

d. Engagement du peuple 

A la fin de tout cet exposé de la Loi, l’engagement formel du peuple à accepter les clauses 

de l’alliance est prononcé. On peut voir cela dans le chapitre 24, versets 3, 7 et 8 : 

Moïse alla rapporter au peuple toutes les paroles de l’Eternel et toutes ses lois. Et tout le 

peuple s’écria d’une seule voix : -Nous ferons tout ce que l’Eternel a dit. 

7  Puis il prit le livre de l’alliance et le lut à haute voix au peuple. Les Israélites 

déclarèrent: -Nous ferons tout ce que l’Eternel a dit, nous obéirons à toutes ses paroles. 8  Alors 

Moïse prit le sang et en aspergea le peuple en disant : -Ceci est le sang de l’alliance que l’Eternel a 

conclue avec vous, sur la base de toutes ces paroles. 

 



 8 

Le peuple accepte l’alliance avec l’Eternel et s’engage à en respecter les clauses. Dieu 

choisit son peuple, mais le peuple choisit également Dieu de cette manière. Cet engagement sera 

répété à plusieurs reprises et notamment dans le Deutéronome (cf. aussi Josué 24.20ss.). 

 

5. Les autres livres du Pentateuque : Lévitique, Nombres et Deutéronome 

Je vous propose maintenant une très brève introduction aux autres livres du Pentateuque : 

Lévitique, Nombres et Deutéronome, toujours dans ce contexte de l’alliance. 

a. Lévitique 

Suite au don de la Loi en Exode 19 à 24, il y a, dans les chapitres 25 à 40 toutes les 

instructions relatives à la construction du tabernacle et à la consécration des sacrificateurs. 

L’alliance sera maintenue non seulement par une vie en accord avec la Loi morale, mais 

aussi par l’observance de la Loi rituelle, sacrificielle, cultuelle. Et cela va être pleinement développé 

dans le livre qui suit immédiatement Exode : le Lévitique. Lévitique fournit toutes les instructions et 

lois relatives au culte et aux sacrifices.  

i. Etre saints car Dieu est Saint 

Le message central et essentiel du Lévitique, c’est que Dieu est Saint, et que l’être humain 

ne peut pas être en relation avec Lui n’importe comment. Pour maintenir la relation et l’alliance 

avec Dieu, il s’agit d’être saint, car Dieu est Saint. 

Lévitique 11, 45 : Dieu donne la légitimité de ses exigences : Je suis l’Eternel qui vous ai 

fait monter du pays d’Egypte pour être votre Dieu ; et vous serez saints, car je suis saint. Cet appel 

à être saints parce que Dieu est saint revient à plusieurs reprises dans le Lévitique (19.2 ; 20.26) et 

constitue la base de toutes les lois rituelles.  

La sainteté est à comprendre dans le sens d’une complétude, d’être entier, sans division, sans 

partage. Et dans ce sens, l’impureté rituelle est tout ce qui fait obstacle à cette entièreté, à cette 

intégrité. 

Cela nous aide à comprendre, par exemple, les lois sur les animaux purs et impurs. Sont purs 

tout ceux qui sont en conformité avec l’ordre naturel de la création, alors que les animaux qui 

semblent mettre de la confusion entre les espèces sont considérés comme impurs. Par exemple, Lév. 

11.9 et 10 : les animaux aquatiques qui n’ont pas de nageoires ou d’écailles sont considérés impurs. 

ii. Les sacrifices dans le contexte de l’alliance 

Toutes ces lois et ces prescriptions ont pour but le maintien de la relation avec Dieu, le 

maintien de l’alliance. Il en va de même en ce qui concerne les sacrifices. 

Les sacrifices ont trois rôles principaux qui sont tous en lien avec le maintien ou la 

restauration de l’alliance : 1) il y a la dimension d’offrande dans le sacrifice. Il manifeste la 

reconnaissance au Seigneur de l’alliance ; 2) le sacrifice est aussi signe de communion entre les 

partenaires de l’alliance ; et 3), peut-être le plus important, le sacrifice d’expiation, c'est-à-dire un 

sacrifice de réparation, de restauration de la relation d’alliance.  

Dieu est Saint et ne peut tolérer le péché et l’impureté. Le sacrifice est un moyen de 

restaurer la relation avec Dieu. On le voit particulièrement dans le chapitre 16, qu’on peut 

considérer comme le chapitre central du Lévitique. Le chapitre 16 parle du jour annuel du grand 

pardon, ou Yom Kippour… 

b. Nombres  

Nombres nous parle du péché du peuple, du jugement de Dieu, mais aussi de sa grâce qui se 

renouvelle une fois de plus en faveur d’Israël, malgré son infidélité à l’alliance.  

Les 25 premiers chapitres sont consacrés à la première génération qui se rebelle dans le 

désert et qui va être entièrement remplacée par la seconde génération. La seconde génération 

représente un renouvellement de l’alliance et un nouvel espoir qui amène Israël aux portes de la 

Terre promise après 40 ans passés dans le désert. 



 9 

c. Deutéronome 

Deutéronome poursuit dans cette tension entre le jugement et la grâce (27-28). L’action du 

Deutéronome se situe entièrement dans les plaines de Moab, juste de l’autre côté du Jourdain, juste 

avant d’entrer dans la terre promise. 

Deutéronome, littéralement : la seconde Loi, est effectivement une nouvelle version de la 

Loi, mais surtout un renouvellement de l’alliance. Au travers de ce renouvellement de l’alliance le 

peuple se prépare à deux évènements importants : la mort de Moïse, et la conquête du pays promis. 

Il faut obéir aux commandements de Dieu pour que l’alliance soit maintenue et pour pouvoir 

ensuite conquérir et finalement garder la terre (4.25 ; 6.18 ; 8.1 ; 11.8-9, 18-21 ; 16.20). 

Tout au long du livre, la notion d’élection et d’alliance est réaffirmée de façon très forte. 

Jusque dans la structure du livre, qui comme je l’ai dit, est sous la forme d’un traité d’alliance entre 

un souverain et son peuple. 

 

6. Conclusion 

Quelques remarques conclusives inspirée du travail de Jacques Blandenier. 

1) La Loi fait appel à la reconnaissance : l’obéissance à la Loi est réponse à l’amour, à la 

grâce et à l’action du Dieu qui fait alliance. 

2) La Loi fait appel à la ressemblance : « Vous serez saint car je suis Saint, dit l’Eternel. » 

L’entrée dans l’alliance et l’obéissance à la Loi a pour but de manifester la gloire de 

Dieu pour toutes les nations. 

3) La Loi fait appel à la liberté : Dieu a libéré. Il s’agit de demeurer dans la liberté en 

conservant l’alliance et la Loi qui protège de toutes craintes et de tout esclavage. 

4) La Loi fait appel à l’obéissance de la foi : Israël est élu, mais choisit aussi d’appartenir à 

l’Eternel et de se conformer à sa loi. L’obéissance n’est pas suscitée par la contrainte ou 

la peur du châtiment, mais par la confiance en celui qui a donné la Loi. 

 

J’espère que ces quelques éléments enrichiront votre lecture des textes du Pentateuque et de 

l’ensemble de l’AT. 

Dieu est un Dieu de grâce et un Dieu d’alliance dans l’AT déjà. Nous verrons cet après-midi 

en quoi l’alliance proposée en Jésus-Christ est nouvelle. Mais nous verrons aussi en quoi les textes 

de l’AT éclairent notre compréhension de l’œuvre de Jésus-Christ. 


