| FREE COLLEGE
e
FC 7/Yverdon, le 21 avril 2018 La Loi dans le contexte de 1’alliance

L’alliance en Moise
(Cédric Chanson — repris par Bertrand Gounon)

1. Introduction
Apres avoir vu I’alliance que Dieu fait au travers d’ Abraham, nous allons nous pencher
maintenant sur I’alliance en Moise. Cette alliance en Moise se déroule en deux temps : par la
libération de I’esclavage en Egypte et par le don de la Loi. C’est sur la Loi que nous allons nous
arréter ce matin ; la Loi qui s’inscrit dans le contexte de la libération et de 1’alliance.

La Loi est un sujet trés vaste, que nous allons donc seulement effleurer, en voyant quelques
principes / éléments fondateurs / clés afin de mieux comprendre les textes de loi de I’Ancien
Testament (AT).

En tant que chrétiens, nous avons souvent tendance a ne pas laisser I’AT parler pour lui-
méme, mais a y chercher immédiatement une interprétation centrée sur Christ. Ce n’est pas mauvais
en soit, mais cette lecture christocentrique de I’AT nous empéche parfois de saisir toute la portée
des textes-mémes de I’AT. Ce matin, nous allons essayer de rester focalisés sur I’AT sans chercher
immédiatement a établir des paralleles avec le Nouveau Testament (NT). En revanche, nous verrons
cet aprés-midi la Loi a la lumiere du NT.

Nous allons chercher a comprendre un peu mieux comment Israél comprenait ces textes, en
quoi ces textes sont fondamentaux pour Israél, et quelle relation Israél entretenait avec ces textes.

2. Loi et alliance
a. Contexte : Torah et Pentateuque
Le mot hébreu pour loi est torah. La torah désigne aussi les 5 premiers livres de la Bible :
Genése, Exode, Lévitique, Nombres, Deutéronome. Ces 5 livres forment la torah juive, ou
Pentateuque. Ces 5 livres ne sont pas composés uniquement de textes de loi, mais d’une variété
importante de styles littéraires, dont une grande partie de narration.

La torah est donc plus large que ce qui nous vient a 1’esprit quand on entend le mot loi. Nous
associons souvent le mot loi a un aspect répressif, a des régulations, ou a la contrainte. Ou alors a
une liste, ou un recueil de préceptes, de régulations. Mais le mot hebreu torah renvoie plutétt a la
notion d’instruction ou d’enseignement. 1l y a un aspect formateur, un aspect d’instruction.

b. Une histoire instructive
C’est pour cette raison que les textes de loi contenus dans le Pentateuque ne peuvent pas étre
séparés de leur contexte historique.

La Loi n’est pas a apprehender comme une liste de regles qui tomberaient du ciel, comme un
absolu sans lien avec la réalité. Non, la loi fait partie d’une histoire. Pour Israél, la Loi est
inséparable de son histoire, la Loi est inséparable de 1’action de Dieu en leur faveur.

On le comprend bien si on prend les 5 premiers livres de la Bible comme un tout. Il y a le
récit de la création du monde, de la chute/rupture, de I’alliance en Abraham, du séjour en Egypte, de
la libération d’Egypte, du temps passe dans le désert, de la conquéte du pays promis, et au milieu de
tout cela, mél¢ a toute cette histoire de I’intervention divine, il y a aussi le récit du don de la Loi,
suivi des textes de loi a proprement parlé.

En fait, le don de la Loi est au cceur de I’intervention de Dieu dans 1’histoire d’Israél, et plus
largement au cceur de 1’action créatrice et rédemptrice de Dieu dans I’histoire de I’humanité.



L’intervention de Dieu dans I’histoire d’Israél, ¢’est précisément I’alliance que Dieu va contracter
avec son peuple, dans la perspective de la redemption de toute la création.

Dans chaque livre du Pentateuque, on trouve des parties narratives et, plus ou moins
entremélées avec elles, des textes d’alliance ou des textes de lois plus ou moins importants. Car les
textes de loi font en fait pleinement partie de 1’alliance que Dieu conclut avec son peuple. Ces textes
de loi ne sont pas isolés du contexte historique, mais font pleinement partie de ce que Dieu veut
transmettre, veut enseigner a son peuple nouvellement formé.

Le Pentateuque, la Torah, est de « I’histoire instructive », ou de « I’histoire formatrice ».
L’Histoire nous est transmise non seulement pour notre information, mais pour que nous en tirions
des enseignements pour notre vie. C’est dans ce contexte que la Loi est donnée, comme des
enseignements, des instructions afin que les israélites sachent comment vivre en relation avec Dieu,
comment maintenir I’alliance avec Lui.

Pour Israél, le Pentateuque est central, tant dans I’histoire relatée, que dans la Loi donnée
par Dieu, pour savoir comment vivre en tant que peuple de Dieu, en tant que peuple de 1’alliance.

Pour savoir comment vivre en relation avec Dieu, Israél doit tirer instruction de son histoire,
de I’histoire de I’intervention de Dieu en sa faveur. Et au cceur de cette histoire, il y a aussi le don
de la Loi, et de cette Loi, Israél doit également tirer instruction pour savoir comment étre en relation
avec le Dieu Saint. Car ¢’est bien ¢a le but et le souci principal de ces 5 livres : nous parler de la
relation avec le Dieu Saint, inatteignable, séparé des hommes, distinct de la création, mais qui fait
alliance avec les hommes. Le but de la Torah, ¢’est de donner instruction aux Israélites pour qu’ils
sachent comment honnorer 1’alliance et étre en relation avec 1’auteur de cette alliance, Dieu.

c. L’histoire de I’alliance
Le Pentateuque nous dit I’Histoire avec un H majuscule, I’Histoire de 1’établissement de la
relation de Dieu avec les hommes. L Histoire du salut. Et au centre de I’histoire du salut, il y a la
notion d’alliance. Dieu fait alliance avec ’homme.

Dieu désire étre en relation avec les étres humains. La Genese nous le dit clairement. La
création de 1’étre humain avait pour but la relation entre les humains et Dieu. Une fois cette relation
rompue a la chute/rupture, Dieu n’abandonne pas la partie, mais prend a nouveau I’initiative de la
relation en faisant alliance avec 1’étre humain.

Avant I’alliance en Abraham, il y a eu I’alliance en Noé. L’alliance en Noé n’est pas
seulement avec les humains, mais avec toute la création. C’est 1’alliance la plus large. L’alliance en
Abraham, nous I’avons vu, ¢’est I’alliance de Dieu avec une famille bien particuliere, un peuple
bien particulier. Mais toujours dans le but de rétablir la relation avec toute I’humanité : En toi toutes
les familles de la terre seront bénies.

Et puis, il y a I’alliance au travers de Moise, 1’alliance au Mont Sinai avec le don de la Loi.
C’est dans ce contexte d’alliance, qui est aussi un contexte de grace divine, d’un Dieu qui cherche a
rétablir la relation rompue que nous devons lire et recevoir les textes de loi.

3. Exode : lien avec Ihistoire et porte d’entrée dans la Loi
Je vous propose de nous concentrer quelques instants sur le livre de I’Exode, parce que ce
livre illustre bien le fait que la Loi fait partie de I’histoire instructive du peuple d’Isra€l.

Exode fait le lien de facon toute particuliere avec 1’¢élection du peuple d’Israél, I’alliance de
Dieu avec son peuple, et le don de la Loi. Le livre de I’Exode est aussi la porte d’entrée dans la Loi
que Dieu donne a son peuple.

Pour Israél, en tout cas au départ, la Loi n’est pas pergue comme contraignante, mais la Loi
est recue comme une parole libératrice. Et cela est clair si 1’on considére la structure du livre. On
peut le diviser en trois grandes parties :

1) Diecu libére Israél de I’esclavage en Egypte (1.1-18.27)
2) Dieu donne la Loi a Israél (19.1-24.18)



3) Dieu commande a Israél la construction du tabernacle (25.1-40.38)

1% partie : Dieu libére. C’est I’action de Dieu qui est fondatrice. Son action salvatrice et
libératrice. Le fondement de la relation de Dieu avec son peuple est la grace et la libération, et non
pas la Loi.

2°™e partie : Le Dieu libérateur donne la Loi. On va voir que la Loi est donnée non comme
base de la relation, mais comme mode d’emploi de la relation.

3°™ partie : Nous nous y arréterons quasiment pas aujourd’hui. Cette 3™ partie concerne
I’autre facette de la relation entre I’homme et Dieu a savoir 1’adoration et le culte.

a. Exode : La Loi comme alliance en Moise
Dans la Genése, Dieu fait alliance avec Abraham et sa descendance. Dans Exode, Dieu se
souvient de son alliance et envoie un libérateur : Moise. Dieu libére son peuple, et dans ce sens
confirme son alliance avec Israél. C’est dans ce contexte de libération que la Loi est donnée. C’est
I’alliance sur le mont Sinai, 1’alliance en Moise.

Trois mois apres étre sorti d’Egypte, Israél arrive au mont Sinai et ils vont y rester prés de 2
ans. Le reste du live d’Exode, le Lévitique, et la premiére partie de Nombres ont pour cadre le mont
Sinai. Au Sinali, Israél recoit la Loi par I’intermédiaire de Moise. Moise regoit les 10
commandements, le décalogue, c'est-a-dire étymologiquement les 10 paroles : Exode 20.1-17.
Moise recoit aussi le livre de 1’alliance, Exode 20.22 a 24.18.

La libération de I’esclavage et la sortie d’Egypte est sans doute la plus grande intervention
de Dieu dans I’AT. Et c’est juste apreés cette ceuvre de salut formidable que la Loi est donnée. Dieu
révele qui il est, et Israél prend conscience qu’il est réellement un peuple, différent des autres
peuples et qu’il est le peuple de Dieu. Ce Dieu fait alliance avec eux et leur donne la Loi.

La Loi constitue les instructions de Dieu pour qu’Israél sache comment vivre. Dieu s’est
révélé par ses actes, et il va maintenant se révéler par ses paroles ; c’est le don de la Loi. Mais
encore une fois, la Loi n’est pas fondatrice de la relation entre Dieu et son peuple. On pense souvent
que la grace est le nouveau mode de relation entre Dieu et les hommes aprés la venue de Jésus-
Christ. Mais Dieu n’a pas changé ! Et la gréce a toujours été premiére !

De tout temps, Dieu base sa relation avec I’humanité sur la grace. De tout temps, il n’est rien
que I’homme puisse faire pour €tre réconcili¢ avec Dieu. Et cette réalité est déja bien présente dans
I’AT. La base de la relation de Dieu avec son peuple, c’est son intervention salvatrice, c’est la
libération qu’il opere en faveur d’Israél, c’est la grace. La grace et I’alliance sont premieres et ¢’est
sur cette base que la Loi est ensuite donnée pour le maintien de 1’alliance.

Ecoutez cette parole qui précéde 1’entrée dans le décalogue, cette parole qui précede 1’entrée
dans la Loi. Exode 20.2. Parole reprise dans Dt.5.6, juste avant le nouvel énoncé des 10
commandements : Je suis [ 'Eternel ton Dieu qui t’ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de
servitude.

Dieu se présente comme le libérateur. Cette parole précéde le don de la Loi. Dans ce
contexte de libération, la Loi est regue comme une bonne nouvelle. C’est le Dieu libérateur, le Dieu
qui a agi en faveur du peuple qui donne la Loi. Des lors, la Loi, pour Israél, est signe de grace et de
libération. La Loi est signe d’alliance.

C’est ce qui fait que, dans I’AT, la Loi est célebréee comme un délice, par exemple dans le
Psaume 119. L’obéissance a la Loi est percue comme une source de bonheur, de longue vie, de
bénédiction, de liberté, de sagesse, et non comme un lourd fardeau.

b. La Loi comme texte d’alliance
La Loi est en fait donnée par le Libérateur au peuple libéré pour que I’alliance soit
maintenue et que le peuple demeure dans la liberté. La promesse recue par les patriarches, I’alliance
en Abraham en particulier, et I’action de Dieu en faveur d’Israél précédent le don de la Loi.



L’obéissance a la Loi est fondée sur ce contexte de grace et d’alliance. L’obéissance est suscitée par
la confiance dans celui qui I’a donnée.

Dans le Proche Orient Ancien, on a connaissance de traités d’alliance entre un souverain et
un peuple soumis. Le souverain fait alliance avec le peuple conquis et, en échange de I’allégeance
du peuple, le souverain leur assure protection et liberté. Mais en cas de désobéissance aux clauses
de I’alliance, le peuple doit s’attendre a toutes sortes de représailles et de malédictions qui sont
également énumerées dans le texte.

Il est intéressant de comparer les textes de loi de I’AT avec ces autres textes de la méme
période et zone géographique. Sans entrer ici dans le détail, on peut simplement dire que I’alliance
conclue en Moise comporte bien des similitudes formelles avec d’autres traités d’alliance conclus
entre un souverain et un peuple sujet. Ces textes sont, d’une maniére générale, composés des
éléments suivants :

1) Prologue (les parties)

2) Prologue historique (contexte)

3) Déclaration d’allégeance

4) Clauses de I’alliance et exposé de la loi

5) Bénédictions et malédictions en lien avec 1’obéissance ou la désobéissance a aux clauses
de I’alliance.

Le Deutéronome, qui est une répétition de la Loi juste avant I’entrée dans la terre promise,
suit cette structure de traité d’alliance de fagon assez claire. C’est dans le Deutéronome que sont
détaillées les bénédictions liées a I’obéissance a la Loi, mais aussi toutes les malédictions en cas de
désobéissance (Dt 27-28).

On retrouve également plusieurs éléments de cette forme de traité d’alliance dans les
chapitres 19 a 24 d’Exode qui constituent le récit du don de la Loi. La Loi fait donc partie d’un
contrat d’alliance entre Dieu (le Souverain) et Israél (ses sujets, son peuple). C’est une sorte de
traité constitutionnel. (On retrouve une allusion assez claire a ce traité d’alliance dans Jérémie 31,
32. Alors que Jérémie s’ appréte a annoncer une alliance nouvelle, il rappelle 1’alliance que Dieu
avait conclue avec Israél en ces termes : Cette alliance ne sera pas comme celle que j ai conclue
avec leurs peres quand je les ai pris par la main pour les faire sortir d’Egypte, car cette alliance-13,
ils [’ont rompue, alors que moi j 'étais leur suzerain, |’Eternel le déclare.)

c. Particularités de la Loi d’Israél
Pourtant, la Loi de I’AT est différente des autres codes de loi de la méme époque pour
plusieurs raisons fondamentales :

i. La Loi est donnée par Dieu
Dans le Proche Orient Ancien, la Loi est généralement promulguee par le roi, et non par les
dieux. En Israél, ¢’est différent : I’auteur de la Loi est Dieu lui-méme. Et la conséquence de cela
c’est que les transgressions, sont du méme coup des péchés.

ii. Une législation morale et religieuse
La Loi des Israélites, a la différence des autres codes de loi du Proche Orient Ancien, n’est
pas seulement ce qu’on pourrait appeler une législation civile qui concernerait uniquement les
relations entres les étres humains. La Loi mosaique contient aussi des dispositions concernant le
culte, les sacrifices, les aliments purs et impurs, etc.

iii. La sanctification pour but
Un autre aspect unique de la Loi juive, c’est qu’elle n’a pas seulement pour but le maintien
et le developpement de la justice, de la paix, de la prospérité, mais elle est aussi un moyen de
sanctification. La Loi de I’AT est considérée comme le moyen que Dieu utilise pour créer un peuple
saint.



d. Exode 19.1-6 : Porche d’entrée dans la Loi
Je vous propose maintenant de nous attarder quelques minutes sur les 8 premiers versets du
chapitre 19 d’Exode. On peut faire des paralléles intéressants entre ces 8 versets et les anciens
traités d’alliance.

Les versets 1 a 3 nous situent le contexte immédiat :

Le troisiéme mois apreés leur sortie du pays d 'Egypte, les Israélites arrivérent ce jour-la au
désert du Sinai. 2 Partis de Rephidim, ils arriverent au désert du Sinai et camperent dans le
désert: Israél campa 13, vis-a-vis de la montagne. 3 Moise monta vers Dieu, I'’Eternel l'appela du
haut de la montagne en disant: Voici ce que tu diras a la maison de Jacob et que tu annonceras aux
Israélites:

Verset 4 : il nous est rappelé ce que le souverain, c'est-a-dire Dieu, a fait en faveur du
peuple.

4 Vous avez vu vous-mémes ce que j ’ai fait a I’Egypte: je vous ai portés sur des ailes
d’aigle et fait venir vers moi.

Verset 5 : L’alliance est prononcée. Dieu s’engage a étre leur Dieu. Avec déja des conditions
posées pour le maintien de 1’alliance.

5 Maintenant, si vous écoutez ma voix et si vous gardez mon alliance, vous m’appartiendrez
en propre entre tous les peuples, car toute la terre est a moi.

Et verset 6, ils seront son peuple dans un but bien particulier.

6 Quant a vous, vous serez pour moi un royaume de sacrificateurs et une nation sainte.
Voila les paroles que tu diras aux Israélites.

Aux versets 7 et 8, le peuple s’engage envers I’Eternel.

Moise vint appeler les anciens du peuple et mit devant eux toutes ces paroles, comme
[’Eternel le lui avait ordonné. 8 Tout le peuple unanime répondit: Nous ferons tout ce que [’Eternel
a dit. Moise répéta les paroles du peuple a [’Eternel.

Moise fonctionne ici comme I’intermédiaire entre le peuple et Dieu. L’alliance entre Israél et
I’Eternel est contractée en Moise, par I’intermédiaire de Moise.

Mais revenons au verset 6 : Quant a vous, vous serez pour moi un royaume de sacrificateurs
et une nation sainte. Ce verset est important parce qu’il nous introduit au but de 1’¢lection, au but de
I’alliance et donc au but de la Loi.

Israél n’est pas appelé a devenir le peuple de I’Eternel seulement pour lui-méme. Non, Israél
est élu dans un objectif bien précis : étre un peuple de sacrificateurs / prétres.

C’est intéressant de remarquer au passage que tout le peuple est concerné par cette alliance,
pas seulement un groupe parmi le peuple. Israél doit étre une nation sainte, c'est-a-dire mise a part
pour le service. Tout comme les lévites seront mis a part pour le service en faveur du peuple
d’Israél, Isra€l dans son entier est mis a part par Dieu pour le service en faveur des autres nations.

Tout le peuple d’Israél est appelé a étre prétre des autres peuples avec pour mission de faire
connaitre 1’Eternel a toutes les nations (cf. v.5).

L’alliance en Abraham avait déja cette portée d’étre une bénédiction pour toutes les familles
de la terre. Et & nouveau, I’alliance en Moise a pour but non seulement Israél, mais le rétablissement
de la relation entre Dieu et toute la création, toute I’humanité. Dieu choisit un peuple pour qu’il soit
en bénédiction pour toute la terre. Le peuple d’Israél doit étre saint pour pouvoir rendre témoignage
au Dieu Saint.

Le reste du chapitre 19 met tres fortement I’accent sur la sainteté de I’Eternel et sur le péché
du peuple. Dieu se révele dans la nuée, le feu et la fumeée. La montagne devient un lieu sacré a
cause de la présence de I’Eternel. La sainteté de Dieu consume tout ceux qui s’en approcheraient. A



nouveau, I’accent est mis sur la grace. Si ce n’était pour la grace, personne ne pourrait venir a Dieu,
pas méme pour recevoir la Loi.

Répétons-le encore : I’alliance de grace est premiére, la Loi va venir ensuite. Ce n’est pas la
Loi qui permet d’entrer en relation avec Dieu, mais la Loi va permettre de maintenir cette relation.

4. Les dix paroles / commandements
On arrive au chapitre 20, le verset 2 que nous avons déja lu : Je suis [’Eternel ton Dieu qui
t’ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de servitude. Dieu est le souverain. Il est le libérateur.
C’est ce qui le met en position de donner la Loi a son peuple. Puis, verset 3 a 17 : les 10 paroles /
commandements.

Les 10 commandements sont en quelque sorte 1’énoncé court de toute la Loi. Les 4 premiers
couvrent les bases des relations entre les humains et Dieu : 1) Tu n’auras pas d’autres Dieu ; 2) Tu
ne te feras pas de statue ni aucune représentation de Dieu ; 3) Tu ne prendras pas le nom de
I’Eternel en vain ; 4) Tu respecteras le sabbat.

Et les 6 suivants couvrent les bases des relations entre étres humains : 5) Honore ton Pére et
ta mére ; 6) Tu ne commettras pas de meurtre ; 7) Tu ne commettras pas d’adultere ; 8) Tu ne
commettras pas de vol ; 9) Tu ne porteras pas de faux témoignages ; 10) Tu ne convoiteras pas les
biens de ton prochain.

a. 10 paroles libératrices...
On pourrait étre surpris que la premiére chose que Dieu fait aprés avoir donner la liberté a
son peuple, ¢’est de lui donner une loi, des interdits. Et pourtant, comme je 1’ai déja dit, la Loi est a
comprendre dans ce contexte de libération, dans le contexte de I’alliance. La l0i n’est pas une
contrainte, mais des paroles qui vont régir ’alliance, permettre la relation avec le Dieu Saint,
permettre au peuple de rester libre de tout esclavage.

Dans ce sens, on peut reprendre les 10 commandements de fagon positive comme des
paroles libératrices. 10 fois libres ! (Cf. Ernest Lange, 10x libre, PBU, 1978.)

1) Inutile d’avoir peur d’autres dieux, il n’y en a pas ! Inutile de te mettre sous d’autres
dépendances, je t’aime...

2)  Inutile de te laisser impressionner par des représentations de moi... elles sont
fausses

3)  Inutile de chercher a me forcer a t’aider, je fais ce que je veux... et je veux t aider !

4)  Inutile de trouver dans le travail ta valeur ; ¢ ’est moi qui te la donne. Alors repose-
toi un jour par semaine pour étre sur de t’en souvenir.

5) Inutile de vivre en révolte continuelle, ¢a te tuerait.

6) Inutile de traiter les autres comme des concurrents que tu dois battre.

7)  Inutile de tuer la joie de I’amour par ses caricatures, ce serait pure folie.
8) Inutile de combler tes besoins par tes propres moyens, je veille sur toi.
9) Inutile de déformer la vérité pour te donner plus de valeur, je t’aime.

10) [Inutile de faire dépendre ta valeur d’autre chose que de mon amour pour toi. Tu en
deviendrais vite esclave.

Et des paroles / commandements pour notre bonheur ! (cf. Dt 6, 20-24 — aprés la 2™
version du décalogue de Dt 5)

b. Les 10 commandements ne sont pas suffisants en eux-mémes...
Quelques remarques concernant le décalogue : les 10 commandements ne sont pas
exhaustifs. 1ls ne sont pas un code de loi a proprement parlé, mais plus simplement des principes de
bases au niveau religieux et éthique.



Les 10 commandements sont tres sélectifs. 1ls ne disent pas tout et ne suffisent certainement
pas a définir I’entier de notre responsabilité morale devant Dieu. D’autre part, les 10
commandements sont presque tous formulés de maniere négative. Ils nous disent principalement ce
qu’il ne faut pas faire plutot que ce qu’il faut faire.

Par exemple, nous savons que nous ne devons pas voler notre prochain, mais il ne nous est
rien dit de ce que nous devons faire en faveur de ceux qui ont moins que nous ou qui sont démunis.

Comme I’a souligné un commentateur, « ‘dire ce qu’il faut faire’ emprisonne plus que ‘dire
ce qu’il ne faut pas faire’. » Or, en lisant le décalogue, on entend ce que Dieu interdit. Mais I’autre
face, corrélative de la premicre, c’est le fait que Dieu n’oblige pas !

Que ne pas faire ? Eh bien...ces violences qui s’appellent meurtre, adultére, vol, faux
témoignage, etc. Ce qui empéche d’étre libre, voila ce qui est interdit.

Et que faire ? Ce que tu veux ! Les interdits du décalogue font le vide devant un espace ou
Dieu ne demande rien ! ...rien que de vivre sa liberté. En effet, comment mieux obéir a un Dieu qui
libére et donne vie...qu’en exercant sa liberté en vue de la vie ?

Par ailleurs, quand Jésus résume la Loi, il le fait de maniere positive et non négative. 1l le
fait en citant des passages du Deutéronome (6.4-5) et du Lévitique (19.18) : Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton ceeur, de toute ton dme, de toute ta force et de toute ta pensée ; et ton prochain
comme toi-méme. Pour bien comprendre les 10 commandements, il faut les mettre dans la
perspective de cet absolu moral qui va bien au-dela. Et dans ce sens, les 10 commandements ne se
suffisent pas a eux-mémes.

c. Développement des 10 commandements
La suite du chapitre 20, et jusqu’au chapitre 24, présente le développement des 10
commandements. Ces chapitres forment ce que I’Exode nomme, au chapitre 24, 7 : le livre de
I’alliance.

Les principes de base ont été énoncés dans le décalogue, et maintenant, on en vient au
développement par des cas particuliers dont voici juste quelques exemples :

Le 1* commandement sur ’adoration de Dieu seul est développé en 20, 24-26 au travers
d’instructions concernant le lieu de culte, en 23.14ss au sujet des fétes.

Le 6°™ commandement interdisant le meurtre se trouve développé au travers de plusieurs
cas particuliers. Exode 21, 12ss. prescrit la peine de mort pour quelqu’un qui cause la mort d’une
personne en le frappant. Une distinction est faite entre un homicide volontaire ou accidentel.

Contrairement a d’autres cultures du Proche Orient Ancien, I’AT n’autorise pas de
compensation pécuniaire par la personne coupable de meurtre a la famille du défunt. Il ya la un
refus de réduire la vie d’une personne a un équivalent matériel.

Plus loin, on voit que la Loi est aussi intéressée a prevenir les accidents qui pourraient
causer la mort. Par exemple, en Exode 21, 29, les propriétaires d’animaux dangereux sont avertis
qu’ils doivent les garder sous controle.

d. Engagement du peuple
A la fin de tout cet exposé de la Loi, I’engagement formel du peuple a accepter les clauses
de I’alliance est prononcé. On peut voir cela dans le chapitre 24, versets 3, 7 et 8 :

Moise alla rapporter au peuple toutes les paroles de I’Eternel et toutes ses lois. Et tout le
peuple s’écria d’une seule voix : -Nous ferons tout ce que |’Eternel a dit.

7 Puis il prit le livre de l’alliance et le lut a haute voix au peuple. Les Israélites
déclarérent: -Nous ferons tout ce que [’Eternel a dit, nous obéirons a toutes ses paroles. 8§ Alors
Moise prit le sang et en aspergea le peuple en disant : -Ceci est le sang de [’alliance que I’Eternel a
conclue avec vous, sur la base de toutes ces paroles.



Le peuple accepte I’alliance avec 1’Eternel et s’engage a en respecter les clauses. Dieu
choisit son peuple, mais le peuple choisit également Dieu de cette maniére. Cet engagement sera
répété a plusieurs reprises et notamment dans le Deutéronome (cf. aussi Josué 24.20ss.).

5. Lesautres livres du Pentateuque : Lévitique, Nombres et Deutéronome
Je vous propose maintenant une trés bréve introduction aux autres livres du Pentateuque :
Lévitique, Nombres et Deutéronome, toujours dans ce contexte de 1’alliance.
a. Lévitique
Suite au don de la Loi en Exode 19 a 24, il y a, dans les chapitres 25 a 40 toutes les
instructions relatives a la construction du tabernacle et a la consécration des sacrificateurs.

L’alliance sera maintenue non seulement par une vie en accord avec la Loi morale, mais
aussi par I’observance de la Loi rituelle, sacrificielle, cultuelle. Et cela va étre pleinement développé
dans le livre qui suit immédiatement Exode : le Lévitique. Lévitique fournit toutes les instructions et
lois relatives au culte et aux sacrifices.

I. Etre saints car Dieu est Saint
Le message central et essentiel du Lévitique, c’est que Dieu est Saint, et que 1I’étre humain
ne peut pas étre en relation avec Lui n’importe comment. Pour maintenir la relation et I’alliance
avec Dieu, il s’agit d’étre saint, car Dieu est Saint.

Lévitique 11, 45 : Dieu donne la légitimité de ses exigences : Je suis [’Eternel qui vous ai
fait monter du pays d’Egypte pour étre votre Dieu ; €t vOUS Serez saints, car je suis saint. Cet appel
a étre saints parce que Dieu est saint revient a plusieurs reprises dans le Lévitique (19.2 ; 20.26) et
constitue la base de toutes les lois rituelles.

La sainteté est a comprendre dans le sens d’une complétude, d’étre entier, sans division, sans
partage. Et dans ce sens, I’impureté rituelle est tout ce qui fait obstacle a cette entiéreté, a cette
intégrité.

Cela nous aide a comprendre, par exemple, les lois sur les animaux purs et impurs. Sont purs
tout ceux qui sont en conformité avec 1’ordre naturel de la création, alors que les animaux qui
semblent mettre de la confusion entre les espéces sont considérés comme impurs. Par exemple, Lév.
11.9 et 10 : les animaux aquatiques qui n’ont pas de nageoires ou d’écailles sont considérés impurs.

ii. Les sacrifices dans le contexte de I’alliance
Toutes ces lois et ces prescriptions ont pour but le maintien de la relation avec Dieu, le
maintien de 1’alliance. Il en va de méme en ce qui concerne les sacrifices.

Les sacrifices ont trois rdles principaux qui sont tous en lien avec le maintien ou la
restauration de I’alliance : 1) il y a la dimension d’offrande dans le sacrifice. Il manifeste la
reconnaissance au Seigneur de ’alliance ; 2) le sacrifice est aussi signe de communion entre les
partenaires de 1’alliance ; et 3), peut-étre le plus important, le sacrifice d’expiation, c'est-a-dire un
sacrifice de réparation, de restauration de la relation d’alliance.

Dieu est Saint et ne peut tolérer le péché et I’impureté. Le sacrifice est un moyen de
restaurer la relation avec Dieu. On le voit particuliérement dans le chapitre 16, qu’on peut
considérer comme le chapitre central du Lévitique. Le chapitre 16 parle du jour annuel du grand
pardon, ou Yom Kippour...

b. Nombres
Nombres nous parle du péché du peuple, du jugement de Dieu, mais aussi de sa grace qui se
renouvelle une fois de plus en faveur d’Isra€l, malgré son infidélité a 1’alliance.

Les 25 premiers chapitres sont consacrés a la premiére géneration qui se rebelle dans le
désert et qui va étre entiérement remplacée par la seconde génération. La seconde génération
représente un renouvellement de 1’alliance et un nouvel espoir qui améne Isra€l aux portes de la
Terre promise apres 40 ans passés dans le désert.



c. Deutéronome
Deutéronome poursuit dans cette tension entre le jugement et la grace (27-28). L’action du
Deutéronome se situe entiérement dans les plaines de Moab, juste de 1’autre coté du Jourdain, juste
avant d’entrer dans la terre promise.

Deutéronome, littéralement : la seconde Loi, est effectivement une nouvelle version de la
Loi, mais surtout un renouvellement de 1’alliance. Au travers de ce renouvellement de ’alliance le
peuple se prépare a deux évenements importants : la mort de Moise, et la conquéte du pays promis.
11 faut obéir aux commandements de Dieu pour que I’alliance soit maintenue et pour pouvoir
ensuite conquérir et finalement garder la terre (4.25; 6.18 ; 8.1 ; 11.8-9, 18-21 ; 16.20).

Tout au long du livre, la notion d’¢lection et d’alliance est réaffirmée de fagon treés forte.
Jusque dans la structure du livre, qui comme je 1’ai dit, est sous la forme d’un traité d’alliance entre
un souverain et son peuple.

6. Conclusion
Quelques remarques conclusives inspirée du travail de Jacques Blandenier.

1) La Loi fait appel & la reconnaissance : 1’obéissance a la Loi est réponse a I’amour, a la
grace et a I’action du Dieu qui fait alliance.

2) La Loi fait appel a la ressemblance : « Vous serez saint car je suis Saint, dit I’Eternel. »
L’entrée dans I’alliance et I’obéissance a la Loi a pour but de manifester la gloire de
Dieu pour toutes les nations.

3) La Loi fait appel a la liberté : Dieu a libéré. 11 s’agit de demeurer dans la liberté en
conservant 1’alliance et la Loi qui protege de toutes craintes et de tout esclavage.

4) La Loi fait appel a I’obéissance de la foi : Israél est élu, mais choisit aussi d’appartenir a
I’Eternel et de se conformer a sa loi. L’obéissance n’est pas suscitée par la contrainte ou
la peur du chatiment, mais par la confiance en celui qui a donné la Loi.

J’espére que ces quelques éléments enrichiront votre lecture des textes du Pentateuque et de
I’ensemble de I’AT.

Dieu est un Dieu de grace et un Dieu d’alliance dans I’ AT déja. Nous verrons cet aprés-midi
en quoi I’alliance proposée en Jésus-Christ est nouvelle. Mais nous verrons aussi en quoi les textes
de I’AT éclairent notre compréhension de 1’ceuvre de Jésus-Christ.



