FREE  COLLEGE
FC 6/ Serge Carrel 10.02.18/Yverdon

Comment interpréter la Bible aujourd’hui ?

Si vous voyagez sur la planete évangélique dans des Eglises de différents pays, vous serez
surpris d’abord par ce qui unit ces communautés chrétiennes : le souci de s’inspirer de la
Bible, un accent mis sur la rencontre personnelle de Jésus-Christ, une préoccupation pour une
vie communautaire de qualité... En approfondissant vos rencontres, vous vous rendrez compte
qu’il existe aussi une grande diversité de points de vue dans des domaines comme le réle de la
femme dans I’Eglise, 1’attitude a I’égard de la violence — entre refus radical et justification de
la violence politique —, la peine de mort, la pratique du sabbat ou de la dime...

La plupart du temps, ces différences trouvent leur origine dans la maniére d’interpréter la
Bible, dans ce que I’on appelle en langage technique : ’herméneutique biblique (du grec

« hermeneuein », interpréter). C’est donc un sujet fondamental de la réflexion évangélique
contemporaine. Dans la réflexion autour du texte biblique, cette démarche intervient apres
I’exégese qui s’attelle a dégager ce que le texte voulait dire dans son contexte, alors que la
démarche herméneutique va chercher a dire ce que le texte signifie aujourd’hui.

1. L’herméneutique, un sujet qui faiche en milieu évangélique

Dans I’Eglise pentecotiste ou j’ai découvert une foi vivante en Christ — au milieu des années
70 —, le port de la jupe et du voile pour les jeunes filles et les femmes était vu comme le signe
d’une consécration véritable a Dieu. Tout cela parce que, dans le Deutéronome, il est dit que
I’homme ne portera pas d’habit de femme et la femme pas d’habit d’homme (Dt 22,5) et dans
la premiere aux Corinthiens que la femme doit étre voilée dans la communauté (1 Co 11, 2-
16). Méme si ces caractéristiques d’un milieu ecclésial peinent a résister a une certaine usure
du temps, il n’empéche qu’elles posent la question de la manicre dont on interpréte la Bible et
de ce que I’on fait de certains textes qui, a premiere lecture, apparaissent d’un autre temps et
demandent des pratiques dont nous ne voyons pas la légitimité aujourd’hui.

Il ne s’agit 1a nullement de railler ces milieux qui pourraient apparaitre a certains comme

« particuliérement arriérés ». Quel que soit notre parcours de foi, nous sommes a coup sir
victimes d’« aveuglements herméneutiques » : de ces perceptions ou de ces pratiques qui nous
paraissent évidentes et qui, a I’examen soigneux a partir de la Parole de Dieu, se révelent
nettement moins fondés que nous ne le pensions, voire contraires a une vie chrétienne
désireuse de suivre le Christ fidelement.

En fait, I’herméneutique est aujourd’hui I’un des sujets qui faichent en milieu évangélique et
qui entrainent des ruptures institutionnelles profondes. Nous vous proposons un parcours qui
s’intéressera d’abord a des principes d’interprétation interne au texte biblique (herméneutique
interne), puis a la manicre dont des théologiens évangéliques ont développé des principes
externes (herméneutique externe) pour dire le sens du texte aujourd’hui.

2. L’interprétation, un geste a ’intérieur de la Bible
Dans I’ Ancien Testament déja, certains récits font I’objet de reprise, voire de réinterprétation.
Pour preuve la relecture de 1’oracle du prophéte Nathan qui promet a David une « maison »,

soit une succession dynastique « stable pour toujours » (2 S 7, 12-16). Cette promesse est
rappelée a de nombreuses reprises (2 S 23,5; 1 R2,4;3,6;1Ch 17, 11-14). Elle fait souvent



office de balise au coeur de la tempéte (Ps 89, 20-38). Elle connait méme des variations
significatives et se trouve prolongée par d’autres oracles (Ps 2, 7-8 ; 110,1.4 ; Am 9,11 ; Es 7,
13-14 ; Jr 23, 5-6...). Cette promesse est relue dans la perspective de I’annonce du régne de
David lui-méme (Os 3,5 ; Jr 30,9 ; Ez 34,24 ; 37, 24-25 ; cf. Mc 11,10). La promesse de ce
régne devient méme universelle (Ps 2,8 ; Dn 2,35.44 ; 7,14 ; cf. Mt 28,18).

Cette démarche de reprise et de réinterprétation (intertextuelle) prend un essor considérable
dans le NT. Jésus se pose en rabbi qui n’hésite pas a débattre avec les spécialistes de son
temps en maticre religieuse. Au centre de ce débat : la manic¢re de comprendre les Ecritures...
de I’ Ancien Testament bien entendu !

L’utilisation par Jésus de I’ AT témoigne du fait qu’il voit dans ces textes la Parole de Dieu,
transmise au travers d’écrivains et de prophétes dignes de confiance. Cette conviction,
décisive pour sa maniere d’interpréter I’AT, soutient sa démarche interprétative qui apparait a
de nombreuses reprises dans les évangiles. Considérons quelques exemples :

2.1 Jésus, véritable interpréte de ’AT (Mt 5, 17-48)

Certains spécialistes du Nouveau Testament considerent les 6 antithéses du Sermon sur la
montagne — « Vous avez appris... mais moi je vous dis » — comme ’indice que Jésus se posait
en nouveau Moise. Non qu’il cherche a transmettre une nouvelle loi ! En fait, Jésus révele la
véritable portée de la loi, au travers des interprétations qu’il propose du texte biblique ou de
certains enseignements de la synagogue. Il le fait tout a la fois par son enseignement et par sa
vie.

Prenons un exemple. Au travers de son commentaire du « Tu ne commettras pas de

meurtre ! », Jésus n’argumente pas contre le commandement de Dieu transmis par Moise. Il
en a plutot a la limitation traditionnelle de ce commandement au seul et unique fait de ne pas
commettre de meurtre. En relevant que quiconque se met en colére contre son prochain, le
traite d’imbécile ou de fou, est susceptible de passer en tribunal, Jésus ouvre a une pratique
positive du commandement. Ce renversement de perspective et cette ouverture rejoignent le
centre de son enseignement : le commandement d’amour du prochain.

Quand Jésus annonce en ouverture de ses antithéses qu’il n’est pas venu « abolir la loi », mais
« ’accomplir » (Mt 5,17), il ne met pas en question 1’enseignement biblique, il lui redonne sa
juste dimension et restaure 1’authentique fidélité a Dieu.

Jésus a donc autorité sur la loi. Il apparait ici comme I’interpréte autorisé de I’AT et il est
celui qui déploie le sens véritable de la Parole de Dieu.

2.2 La controverse avec les pharisiens sur le divorce (Mt 19,3s) ou I’appel a la volonté
originelle de Dieu

Un jour des pharisiens s’approchent de Jésus pour le piéger. Ils lui demandent si un homme a
le droit de divorcer de son épouse pour n’importe quel motif. Ce qu’il faut savoir ici, c’est que
le débat en lien avec Deutéronome 24, 1-4 sur les motifs qui peuvent permettre a un homme
de divorcer traverse le judaisme de 1’époque. Ce débat le divise méme en deux camps: ceux
qui congoivent la possibilité de divorcer de maniére restrictive (les disciples du rabbi
Shammai) et ceux qui en donnent une interprétation tres large (les disciples du rabbi Hillel).
Ceux-ci sont préts a considérer qu’un repas briilé ou que le fait de voir une femme plus belle
que la sienne, constitue un motif suffisant pour un homme de demander le divorce.

De manicre tres subtile, Jésus n’entre pas dans le débat casuistique — est-il permis de faire cela
ou non ? Et sous quelles conditions... Non ! Jésus renvoie dos a dos les deux écoles
rabbiniques et en appelle a la volonté originelle de Dieu, a I’intention fondatrice du

Seigneur, telle qu’elle est contenue dans Ge 1,27 et 2,24 : « N’avez-vous pas lu dans les
Ecritures qu’au commencement le Créateur... »



En fait Jésus dénonce une dérive. A 1’origine, Dt 24 voulait défendre les droits de la femme
répudiée et lui permettre de bénéficier d’une lettre de divorce en vue d’un remariage. Avec le
temps, ¢’était devenu une sorte de blanc-seing accordé aux hommes pour pratiquer une
polygamie successive. Toute la casuistique élaborée par les rabbins est ainsi balayée d’un
revers de main. L’homme de Nazareth ne dénonce pas la loi, mais il questionne le
renversement qu’operent les pharisiens qui font d’une loi contingente une norme de la volonté
de Dieu.

Le mariage est ainsi arraché par Jésus au domaine du juridisme, du permis pas permis, et
institué a nouveau comme le lieu d’une découverte et d’une promesse de la grace et du pardon
en action, sous le regard de Dieu.

La maniére d’interpréter mise en place ici par Jésus permet de souligner deux choses. Tout
d’abord, risquons la formule : tous les textes ne sont pas égaux devant la loi ! Jésus opére une
forme de hiérarchisation entre les textes bibliques. Certains relévent de I’intention fondatrice
de Dieu, d’autres sont des aménagements pour faire face a la dureté des coeurs. Cette maniere
de faire permet aussi de sortir de la jungle de la casuistique ou la foi chrétienne peut se perdre
elle-méme et perdre de vue son horizon : annoncer et vivre le message de la grace de Dieu
révélée en Jésus.

2.3 La lecture « typologique »

En lisant I’ Ancien Testament, Jésus et plusieurs auteurs du Nouveau Testament discernent des
correspondances entre un événement passé avec quelque chose qui est en train de se passer ou
qui va se passer prochainement. Fondamentalement, il y a la conviction d’une cohérence du
plan de Dieu entre deux événements, dont 1’un serait comme la préfiguration ou I’« ombre »
de l’autre.

En Matthieu 12.1-8, Jésus est interpellé par les Pharisiens parce que ses disciples mangent des
grains de blé un jour de sabbat et, ce faisant, transgresseraient le respect du sabbat. Pour

« dédouaner » la pratique de ses disciples, il en appelle au fait que le roi David, entouré de ses
hommes, s’est nourri de pains sacrés chez un prétre (1 Sam 21.2-7). David fait preuve d’une
grande liberté face a I’application de la loi de Mofise qui vaudrait qu’il ne touche pas a ces
pains. Le bien-étre de I’€tre humain est placé au-dessus de I’observance religieuse. Jésus en
tant que Fils de I’homme n’a-t-il pas le droit de faire quelque chose de comparable avec ses
disciples, eux qui mangent un jour de sabbat ?

Dans I’évangile de Jean (3.14-15), Jésus tire une correspondance entre le fait que Moise a
¢levé un serpent dans le désert (Nb 21.8-9) et la nécessité pour le Fils de I’homme d’étre élevé
a la croix. Durant I’Exode, les Israélites s’étaient révoltés contre le fait d’avoir é&té emmenés
par Moise et par Dieu dans le désert. Des serpents venimeux €taient apparus et causaient de
nombreux morts parmi le peuple. Pour permettre aux victimes d’étre guéries de ces morsures,
Moise plaga un serpent de bronze sur une perche et tout Israélite qui regardait ce serpent était
guéri. Pour Jésus, tout étre humain qui croit en lui et & son ceuvre effectuée a la croix obtient
la vie éternelle. Dans ce récit de I’Exode, il y a une correspondance ou un parall¢le avec le
sens de ce qui va se passer dans la mort de Jésus a la croix.

L’apdtre Paul procéde un peu de la méme maniere dans le dixiéme chapitre de 1’épitre aux
Corinthiens. Pour avertir les chrétiens de Corinthe des dangers que représente la révolte
contre Dieu, il tire aussi un paralléle avec ce que les Israélites ont vécu lors de I’Exode. Tous
ceux qui qui sont parvenus a fuir ’Egypte n’ont pas tous été agréés par Dieu. Certains sont
morts dans le désert. « Or tout cela leur est arrivé a titre d’exemple et a été écrit pour nous
avertir... » (1Co 10.11) d’éviter de nous rebeller contre Dieu. Dans 1’épitre aux Romains,
I’apotre Paul considére Adam comme la figure (le « type » dans le grec) de celui qui doit
venir : Jésus de Nazareth. Dans le donné biblique, il y a une correspondance étroite entre
Adam et Jésus, I’un serait I’ombre des choses a venir.



La lecture typologique connait son déploiement le plus complet dans 1’épitre aux Hébreux. Le
culte de I’ancienne Alliance est ainsi 1’« ombre » des choses célestes (Hb 8.5) ou des biens a
venir (Hb 10.1). Les correspondances entre Melchisédek et Jésus ou entre le grand-prétre et
Jésus témoignent d’une continuité, d’une rupture et d’un dépassement. Une continuité marque
I’ensemble du donné biblique, cette continuité connait une rupture avec 1’avénement de Jésus
et un plein dépassement au travers de ce qu’il accomplit. Le sens des réalités anciennes
apparait avec Jésus dans la pleine mesure de leur signification.

2.4 « Christ, fin de la loi », une clé herméneutique centrale pour I’apotre Paul

Au chapitre 10 de 1’épitre aux Romains, I’apotre Paul lance : « Car Christ est la fin de la loi
pour permettre a chaque personne qui croit de bénéficier de la justice » (10,4). Cette formule
lapidaire de 1’apétre, « Christ, fin de la loi », a fait couler beaucoup d’encre. Certains en ont
fait le slogan d’une compréhension radicale qui rend compte de leur propre hostilité a la loi, a
I’AT et par conséquent au Dieu de I’AT. D’autres ont développé un certain embarras pour
parvenir a faire coincider ce propos avec une appréhension positive de la loi, telle qu’on la
rencontre dans I’évangile de Matthieu par exemple.

Le mot grec qui est ici au coeur du débat, ¢’est le mot « telos ». Alors quel sens faut-il donner
a ce mot ? La plupart des exégetes aujourd’hui s’accordent pour dire qu’il faut garder
I’ambiguité qui prévaut dans le grec :

— D’une part, Paul évoque ici la fin de la loi dans le sens ou avec la mort et la résurrection de
Jésus Dieu met un terme a une manicre de vivre devant Dieu portée par le besoin de se
valoriser. Avec son souci constant d’observer la loi, le croyant juif faisait confiance a ses
capacités pour parvenir a sa propre justice devant Dieu. Pour Paul, ce chemin de salut est
abrogé par I’oeuvre de Jésus de Nazareth. Dans un certain sens, la loi est abolie comme
moyen privilégié d’étre en relation avec Dieu. Jésus ouvre le chemin du salut gratuit par la
foi. On passe donc du Régime de la loi au Régime de la grace.

— D’autre part, sous la plume de I’apotre Paul, la formule « Christ, fin de la loi » signifie
aussi que Christ est le but et la finalité de la loi. Dans le plan de Dieu, Christ intervient
comme le sommet du geste de révélation opéré par Dieu dans I’histoire humaine. L’histoire de
salut nouée par Dieu en Abraham, puis en Moise, puis avec le peuple d’Israél trouve son
expression ultime, son aboutissement, dans la vie et dans la mort de Jésus de Nazareth.

Cette formule « Christ fin de la loi » revét une importance herméneutique cruciale !
Lorsqu’on aborde certains textes de 1’ Ancien Testament, notamment les lois, elle permet de
bien marquer la rupture intervenue entre un régime ou il importe de faire pour étre devant
Dieu et un régime ou il importe d’étre et de vivre de la grace de Dieu, puis de faire, parce que
« tout est accompli » pour notre salut. En mourant sur la croix, Jésus met un terme, abroge
toutes les lois cérémonielles de I’AT. En régime chrétien, elles ne sont pas dépourvues de
sens. Elles t¢émoignent d’un souci pédagogique de Dieu, mais elles ne sont plus a appliquer en
tant que telles.

Dire que Christ est le but de la loi, ¢’est aussi donné un mouvement au donné biblique. La
révélation de Dieu converge et tend vers le Christ. Il y a donc un progres dans la révélation
dont il faut aussi tenir compte dans un bon travail de compréhension de ce que le texte
biblique veut nous dire aujourd’hui. Par exemple, 1’esclavage n’a pas été aboli par le Nouveau
Testament, mais le discours de suppression des discriminations en Christ (Ga 3,28) contenait
en germe le ferment de son abolition.

3. Des théologiens évangéliques développent des principes herméneutiques
externes a ’Ecriture



Apres ce modeste parcours sur les perspectives qu’ouvre le NT sur une herméneutique interne
au donné biblique, nous voulons aborder la question de I’herméneutique externe, c¢’est-a-dire
ce qui est mis en place par des théologiens contemporains pour dire ce qu’est le sens de la
Parole de Dieu aujourd’hui. Un parcours au travers de I’histoire de ’herméneutique mise en
place par la nuée de témoins au cours de I’histoire aurait eu toute sa place ici. Faute de temps
et de place, vous ne trouverez pas cette contribution ici. Les personnes intéressées par le sujet
pourront parcourir la série de livres de Donald K. McKim (éd.), L ’interprétation de la Bible
au fil des siecles, publié ces derniéres années par les éditions Excelsis.

3.1 Henri Blocher et ’analogie de la foi

Dans le monde de I’exégese biblique aujourd’hui, on valorise énormément la diversité.
Chaque livre est étudié par rapport a sa théologie, a sa vision de tel ou tel sujet, au point
parfois qu’on en perd le sens de I’unité du message. Par ailleurs, cette diversité est encore
soulignée des que le spécialiste entrevoit quelques soubresauts dans le fil du texte. Il arrive
alors souvent aux partisans de I’exégese la plus critique de supposer un autre auteur ou la
reprise d’une source qui viendrait d’ailleurs.

Le professeur Henri Blocher qui, bien qu’en retraite, enseigne toujours a la Faculté libre de
théologie évangélique de Vaux-sur-Seine en région parisienne, ne s’en laisse pas compter. Il a
de solides convictions par rapport a la Bible et par rapport a son interprétation. Et ces
convictions déterminent et fagonnent tant son exégese que son herméneutique. C’est dans une
petite contribution intitulée « L’analogie de la foi dans I’étude de 1I’Ecriture Sainte » qu’il
dévoile une partie de son herméneutique.

Reprenant I’affirmation classique des Réformateurs du XVlIe si¢cle comme quoi I’Ecriture
s’interprete par I’Ecriture, il considére que tout enseignement chrétien doit se construire en
accord avec I’ensemble du donné biblique. La formule-cl¢ — un brin barbare — pour
caractériser cette démarche, c’est celle d’« analogie de la foi ». Cette formule se raccroche a
Ro 12,6, un verset ou 1’apdtre Paul évoque I’exercice de la prophétie, qui doit se faire

« conformément a notre foi commune » (littéralement : « selon I’analogie de la foi »).

Tout au long de I’histoire de I’Eglise, la notion d’analogie de la foi a pris des sens divers. Du
temps de I’Eglise ancienne, comme en milieu catholique aujourd’hui, I’analogie de la foi vise
la conformité au Symbole des apdtres et a la doctrine de I’Eglise. Chez un Martin Luther,
interpréter un texte selon 1’analogie de la foi, ¢’était interpréter les textes selon les quelques

« textes fétiches » du Réformateur. Notamment ceux qui soulignent que le pécheur n’est
justifié que par la foi seule (Ro 3, 22-24). La majorité des protestants au cours des siecles ont
compris cette formule « selon I’analogie de la foi », comme « conforme a toute 1’Ecriture ».
Dans ce sens, « appliquer I’analogie, c’est d’abord comparer tous les passages pertinents sur
un sujet donné, en respectant 1’obligation méthodologique d’éviter les contradictions de fond.
Elle implique une interprétation biblique systématique. Le tout de 1I’Ecriture, considérée
comme cohérente ou homogene, constitue la norme » (Henri Blocher, La Bible au
microscope, p. 178).

On sent tres fort derriere cette manicre d’envisager I’herméneutique biblique la conception
dogmatique de la Bible propre a Henri Blocher et aux évangéliques : I’Ecriture sainte est
soufflée par Dieu qui, au travers de son Esprit, a conduit a la rédaction et a la constitution de
ces textes. Cette affirmation de base sur la maniére de voir 1’Ecriture entraine pour Henri
Blocher que la Bible est une, cohérente et claire dans les grandes lignes de ce qu’elle énonce.
A la lecture de ces convictions, on pourrait penser que 1’herméneutique de Henri Blocher
nivelle le donné biblique et lui fait perdre son relief, cette diversité qui fait sa richesse. Henri
Blocher s’en défend. Il invite a beaucoup de prudence dans le recours a 1’analogie de la foi. Il
ne s’agit nullement de tout aplatir en gommant les différences et les rugosités des textes, mais
de « bien distinguer les étapes de 1’étude. Progresser pas a pas, s’intéresser a I’apport



spécifique de chaque époque, de chaque auteur, aux nuances dans I’emploi des mots, les
schémes conceptuels, le point de vue ! » (p. 190).

Dans une livraison de la revue Hokhma de 1995, intitulée « Incontournables évangéliques »,
Henri Blocher publie une série de théses sur « L’Ecriture et son interprétation ». La huitiéme
évoque la question herméneutique. Pour Henri Blocher, « le transfert de sens d’un contexte a
un autre est possible grace a I’unité théologique de I’histoire : il se régle selon les
correspondances systémiques et les équivalences dynamiques » (p. 101). En clair, une certaine
contingence historique et culturelle du texte biblique peut €tre reconnue, mais la démarche
d’interprétation doit tenir compte du contexte large du texte biblique et déployer non pas une
application littérale, mais une application qui déploie les équilibres présents dans le texte.

3.2 John Stott et ’importance de la « transposition culturelle »

Pour le théologien anglais John Stott, grande figure anglicane du mouvement évangélique,
I’un des maitres-mots dans le domaine de I’herméneutique biblique, ¢’est le mot

« transposition ». Dans le premier volume de sa réflexion intitulée « Le chrétien a I’aube du
XXIe siecle », John Stott évoque 3 attitudes possibles face a un texte ancien : le refuser parce
qu’il est dépassé, adopter un littéralisme rigide et sans imagination « parce que c’est la Parole
de Dieu » ou effectuer une « transposition culturelle ». Cette maniére d’envisager un texte
biblique consiste a « identifier la révélation essentielle du texte, c¢’est-a-dire ce que Dieu dit
réellement, a la séparer de la forme culturelle dans laquelle Dieu a décidé de nous la
communiquer, puis a la revétir des termes culturels modernes et appropriés » (p. 187).

John Stott prend donc sérieusement en compte la distance qui nous sépare du texte biblique,
du point de vue temporel, géographique et culturel. Il souligne a la fois 1’inscription du texte
dans la culture de la société dans laquelle il a été écrit et son conditionnement culturel. Il met
aussi en avant le fait que le lecteur lui-méme est conditionné dans sa fagon de lire la Bible.
Homme ou femme, noir ou blanc, Asiatique ou Européen... nous chaussons tous des lunettes
culturelles pour appréhender la Bible et nous avons souvent déja a ’esprit ce que nous
espérons y trouver. John Stott affirme aussi que « I’Eglise a rarement été au diapason de la
Parole de Dieu » et qu’elle s’est souvent accommodée des valeurs dominantes. Pour preuve :
les croisades, 1’utilisation de la torture pour punir des différences doctrinales (I’Inquisition), la
discrimination raciale...

Pour rendre plus concrete sa démarche herméneutique, John Stott recourt a I’'image de la
transposition musicale. Transposer culturellement un texte de la Bible, ¢’est comme transcrire
un morceau de musique de la clé de sol en clé de fa, c’est « le réécrire dans une culture
différente de celle dans laquelle il a été¢ donné a 1’origine ». Le théologien évangélique anglais
cite plusieurs exemples. Le lavement des pieds (Jn 13) était a 1’époque de Jésus une pratique
courante. Que faire d’un tel texte aujourd’hui, alors que nous avons des chaussures qui
proteégent nos pieds et que nos routes sont bien goudronnées ? Trois attitudes sont possibles :
considérer qu’un tel texte n’a aucune place dans notre culture, proposer une obéissance
littérale en organisant réguliérement des lavements de pieds dans les Eglises ou effectuer une
transposition culturelle. On se demandera alors ce que Jésus avait a 1’esprit en lavant les pieds
de ses disciples et ce qu’il cherchait a faire comprendre. Son intention consistait & montrer
que I’amour d’autrui peut et doit passer par les services les plus humbles. A nous de trouver
des gestes qui, aujourd’hui, rendent compte de ce sens-la.

John Stott ne rechigne pas devant les sujets délicats. Son dernier exemple, ¢’est celui du statut
et du role de la femme dans I’Eglise a partir des textes de I’apotre Paul (1 Ti2,12 : « Je ne
permets pas a une femme d’enseigner en prenant autorité sur I’homme... » ; 1 Co 11, 7-10 :

« L’homme ne doit pas avoir la té€te couverte, puisqu’il est I’image de Dieu et refléte sa gloire.
La femme, elle, est la gloire de ’homme. En effet, ’homme n’a pas été tiré de la femme, mais



la femme de I’homme, et ’homme n’a pas été créé a cause de la femme, mais la femme a
cause de I’homme. Voila pourquoi la femme doit porter sur la téte un signe de son autorité, a
cause des anges » ; 1 Co 14, 34-35 (silence des femmes dans 1’assemblée)). Ces textes ont-ils
une validité permanente et universelle ? Stott recadre la perspective. Il rappelle que I’égalité
des sexes ressort de la dynamique créationnelle (Ge 1, 26-28). L’homme et la femme sont
faits tous les deux a I’image de Dieu. Cette égalité est aussi réaffirmée dans I’ordre de la
rédemption en Ga 3,28, parce qu’en Jésus-Christ il n’y a plus ni juif ni Grec, ni homme ni
femme... Mais cette égalité ne signifie pas identité. A partir de Ge 2, 18-24, Stott releve la
complémentarité¢ de ’homme et de la femme. « Dans cette complémentarité, Paul pose le
principe de la direction masculine. Il la justifie a partir du récit de la création en Genese 2,
notamment a partir du fait que la femme a été créée apres ’homme, a partir de I’homme et
pour I’homme » (p. 193). Paul ne voyait aucune contradiction entre ce principe et celui de
Galates 3,28. John Stott ne se donne donc pas la liberté de s’inscrire en désaccord avec
I’apotre, ni de rejeter son enseignement parce qu’il serait typique des rabbins de son temps ou
d’une culture patriarcale dépassée. « Au contraire, Paul enracine sa doctrine dans la création ;
ce que la création a établi, aucune culture ne peut 1’abolir ».

Les femmes sont-elles pour autant définitivement exclues de tout ministére pastoral ou de tout
autre ministére ? Notamment parce que 1’apdtre Paul leur demande le port du voile et le
silence dans 1’assemblée. Stott répond non. Pour lui, le voile et le silence sont des symboles
culturels de la soumission a la direction masculine, typiques de la culture du Ier siecle.
Aujourd’hui, il en va autrement. Une transposition culturelle parait possible. Pour John Stott,
une femme peut exercer un ministére pastoral, pour autant qu’elle s’appuie sur I’autorité de
I’Ecriture, qu’elle affiche un esprit de douceur et qu’elle soit membre d’une équipe pastorale
dirigée par un homme. Le principe de la direction masculine, qui pour John Stott est de
I’ordre de la création, est sauf.

Selon John Stott, le principe de la transposition culturelle ne peut s’appliquer que si le texte
biblique comporte un propos a deux niveaux : un enseignement doctrinal ou éthique et son
expression culturelle. Il pose ainsi un garde-fou face a ceux qui voudraient faire de I’hostilité
du NT a I’homosexualité un enseignement culturel. Pour John Stott, les interdictions bibliques
de ’homosexualité ne sont pas culturelles, mais de 1’ordre de la création.

John Stott termine son chapitre sur « Transposer la Parole » en soulignant que : « Ce n’est que
par la transposition culturelle de I’enseignement biblique dans le vétement culturel moderne
que notre obéissance devient actuelle et réfléchie. La transposition culturelle a pour but, non
la désobéissance, mais une obéissance intelligente et responsable » (p. 197).

3.3 Gilbert Bilézikian et ses trois principes d’interprétation

Dans son livre « Elémentaire, mon cher Théo », Gilbert Bilézikian, aborde succinctement la
question de I’herméneutique. Le théologien francophone de Wheaton (Etats-Unis), tres
impliqué aux cotés de Bill Hybels dans la création de la « megachurch » Willow Creek,
propose trois principes herméneutiques pour construire un enseignement sur un théme donné.
Le premier s’intitule : le principe d’interprétation thématique. Pour Gilbert Bilézikian, la
plupart des personnes qui se lancent dans 1’é¢tude de la Bible la considérent comme un recueil
de versets. En fait pour lui, I’unité fondamentale a partir de laquelle il importe de travailler, ce
n’est pas le verset, mais le livre biblique. « Le contenu de la Bible doit s’interpréter un théme
a la fois, dans un livre a la fois », explique-t-il (p. 22).

Ce faisant, Gilbert Bilézikian reprend le principe d’interprétation traditionnel cher aux
Réformateurs : I’Ecriture s’interpréte par elle-méme. Il ajoute simplement un garde-fou pour
¢viter de rassembler sous le méme théme des mots qui ne veulent pas toujours dire la méme
chose. L’étude du théme de la foi ne revét par exemple pas les mémes contours si on 1’étudie



chez Paul ou chez Jean. Une mise en perspective livre par livre permet d’aborder ce théme
avec davantage de finesse.

Le deuxiéme principe herméneutique mis en avant par Gilbert Bilézikian est « le principe de
la différenciation testamentaire ». De manicre aussi classique, le théologien de Wheaton
souligne que la Bible se divise en deux grandes parties : I’Ancien et le Nouveau Testament, et
que ces deux recueils de textes représentent différentes étapes dans le processus de la
révélation. L’ Ancien Testament est la phase de la promesse et de la préparation de la venue du
Christ. Le NT est I’histoire de 1’accomplissement de cette promesse. « Le Christ lui-méme est
la Parole dans toute sa plénitude, 1’ultime révélation de Dieu. Non seulement il a fait connaitre
la Parole, mais il I’est personnellement » (p. 24). Ce qui entraine, dans notre maniére de
comprendre la Bible, que le Christ est un passage obligé, notamment dans la maniere de
comprendre le systéme sacrificiel de I’AT et la facon dont on est sauvé en foi chrétienne.

Le troisiéme principe que Gilbert Bilézikian met en avant dans « Elémentaire, mon cher

Théo », c’est « le principe de I’identification de I’hapax ». En grec, hapax signifie « une
fois ». C’est devenu une formule technique en exégese pour dire qu’un mot n’intervient
qu’une fois dans le donné biblique. Au travers de ce principe, Gilbert Bilézikian invite a
identifier un théme ou une manicre de voir qui n’interviendrait qu’une fois dans la Bible, donc
un hapax, et a en tirer la conséquence suivante : « Ne jamais batir une doctrine ou tirer un
enseignement d’un hapax peu clair ou contesté » (p. 26). Le professeur émérite du Wheaton
College vise notamment au travers de ce principe les mormons et leur doctrine du baptéme
des morts, construite a partir d’une interprétation sujette a caution de 1 Co 15, 29 et sans autre
justification ailleurs dans la Bible. La visite des mages a Bethlehem (Mt 2) est aussi un hapax
narratif du NT. Il s’agit toutefois d’un texte qui s’intégre bien dans la narration de la naissance
de Jésus.

Gilbert Bilézikian développe davantage encore son herméneutique dans un livre intitulé

« Homme femme, vers une autre relation ». Lire les quelques pages d’introduction de ce livre
permet de voir en quoi consiste la méthode d’interprétation appliquée par le mentor de Bill
Hybels aux relations homme-femme dans le couple, mais aussi dans I’Eglise. Le théologien
de Wheaton part du principe que la révélation que Dieu nous donne de lui-méme dans la Bible
est progressive. Elle s’articule autour de 3 moments : la création, la chute et la rédemption
(rachat-restauration). Cette structure, que I’on rencontre chez un Réformateur comme Calvin,
a ’avantage de s’inspirer de la Bible. Elle permet de distinguer dans I’Ecriture ce qui est de
I’ordre de I’intention originelle de Dieu (Ge 1 et 2), ce qui est perturbé suite a la rupture
intervenue avec Dieu (Ge 3) et ce qui, enfin, est de ’ordre de la restauration entreprise par
Dieu pour que s’accomplisse la véritable destinée de I’humanité. L’objet de la nouvelle
alliance « est de restaurer le dessein originel de la création par le ministere de Jésus-Christ et
dans la nouvelle communauté qu’il a fondée, I’Eglise. Cette restauration a commencé lors de
la premiere venue de Christ. Elle s’achévera a son retour : les conséquences négatives de la
chute seront alors complétement effacées et la nouvelle communauté deviendra la
communauté éternelle » (p. 6).

On retrouve la bien illustrés les deux premiers principes herméneutiques développés par
Gilbert Bilézikian : le principe de I’interprétation thématique avec le souci de voir le texte
compris dans le contexte de son livre et le deuxiéme principe qui cherche a faire justice au
progres de la révélation et a la différenciation testamentaire. Avec cette herméneutique,
Gilbert Bilézikian met en avant le fait que la Bible prone la non-discrimination entre homme
et femme, dans la vie conjugale et familiale comme dans I’Eglise. « L’idée d’une spécificité
des roles de ’homme et de la femme, conclut-il, est une de ces servitudes dont I’Evangile
veut nous libérer. Dans aucune de ses pages, la Bible ne nous incite a développer des
caractéristiques masculines ou féminines. Elle nous appelle, hommes et femmes, a avoir la



pensée de Christ et a étre transformés a son image (Ga 3,27 ; Ep 4,13 ; Ph 2,5 ; etc.) » (p.
182).

3.4 Gordon Fee et la prise en compte de la relativité culturelle

Professeur retraité de Nouveau Testament au Regent College a Vancouver (Canada), Gordon
Fee est I’un des tout grands biblistes évangéliques de ces dernieres décennies. Auteur d’un
commentaire biblique majeur sur 1 Corinthiens et d’études tres stimulantes sur le Saint-Esprit,
il a publié¢ « Un nouveau regard sur la Bible. Un guide pour mieux comprendre la Bible ».
Disons le tout net, ce livre n’est pas 1’ouvrage de référence qui ferait le tour de
I’herméneutique biblique. Il passe en revue les différents textes et genres littéraires de la Bible
et la maniere de les approcher et d’en tirer quelque chose pour nous aujourd’hui. Le tout est
parfois un peu fouillis et confus ! En tout cas dans la traduction frangaise !

Dans un chapitre intitulé « Les épitres - questions herméneutiques », Gordon Fee rappelle que
’on peut faire confiance a I’herméneutique commune, a cette « herméneutique du bon sens »,
qui nous fait appliquer ce que nous pouvons a notre situation personnelle et laisser de coté ce
qui ne semble pas s’y appliquer. Qui s’est jamais rendu a Troas chez Carpus, pour répondre a
la demande de I’ap6tre Paul de lui rapporter son manteau ? C’est une évidence que cette
demande s’adressait a Timothée (1 Ti 4,13) et qu’elle ne dépasse pas le cadre de cette lettre.
Cette herméneutique commune convient a la plupart des textes bibliques. Les problémes et les
différences entre chrétiens surgissent souvent de précompréhensions qui sont d’ordre ecclésial
ou culturel. Pour illustrer certaines de nos incohérences, Gordon Fee reléve que nombre
d’évangéliques américains ont beaucoup de difficultés avec I’invitation que Paul adresse a
Timothée de boire du vin pour soigner ses maux d’estomac. Trés marqués par une culture
ecclésiale qui proscrit la consommation d’alcool, les évangéliques américains trouvent toutes
sortes de subterfuges pour dire qu’en fait Paul prescrivait a Timothée du jus de raisin ou
qu’une telle invitation est a limiter au ler siecle, strictement !

Pour bien approcher la Bible, Gordon Fee propose une méthode en deux temps. 1l s’agit tout
d’abord de mener une exégese soignée de la péricope pour découvrir ce que le texte signifie
ou ce qu’il ne veut en tout cas pas dire.

La deuxiéme regle de base est une regle plus directement herméneutique : « Chaque fois que
nous partageons avec le premier siecle des particularités comparables (c’est-a-dire des
situations similaires dans la vie de tous les jours), la Parole de Dieu pour nous est la méme
que pour eux » (p. 63). Ainsi lorsqu’en Colossiens 3,12, ’apotre Paul affirme que « tous ont
péché », que c’est « par la grace que nous sommes sauvés, par le moyen de la foi »... ce texte
nous communique directement la Parole de Dieu comme il le faisait aux destinataires de la
lettre de Paul.

Gordon Fee ajoute a cette deuxieme regle de base une mise en garde contre I’extension un peu
rapide d’une application d’un texte biblique a d’autres contextes. Pour illustrer son propos, il
reléve que I’on comprend souvent I’invitation de Paul a « ne pas se mettre sous un joug
étranger » (2 Co 6,14) comme une mise en garde contre un mariage avec un conjoint non
chrétien. Gordon Fee reléve que la métaphore du joug est rarement utilisée dans 1’ Antiquité en
lien avec le mariage. Au sens strict, ce propos de Paul viserait plutot la participation aux fétes
idolatres, comme on les connaissait a Corinthe. Il importe donc de bien cerner le contexte
dans lequel se développe un propos pour éviter de lui donner une pertinence dans un contexte
qu’il n’a ni au temps de Paul, ni par conséquent aujourd’hui. (En passant : c’est un conseil de
sagesse qui a toute sa pertinence que de pas se marier avec un non-croyant, mais il importe de
ne pas « abuser » du texte biblique !)

Dans la démarche herméneutique, Gordon Fee invite a faire de la place a la relativité
culturelle. Et ce surtout parce que « les épitres sont des documents circonstanciels du ler



siecle, conditionnés par le langage et la culture du Ier siecle, et qui répondaient a des
situations bien précises de I’Eglise du ler siecle » (p. 68). Pour distinguer les sujets qui
présentent une relativité culturelle de ceux qui transcendent leur cadre originel et sont
normatifs pour les chrétiens de tous les temps, ce professeur de Nouveau Testament dispense
quelques conseils :

1. Il invite a faire la part des choses entre ce qui est le noyau central de I’Evangile et ce qui en
dépend. Tout cela pour éviter que des coutumes fassent de I’Evangile une loi ou que I’on
modifie ’Evangile en lui faisant endosser des coutumes dont il n’a que faire. La chute de
I’humanité, 1’incarnation, la mort de Jésus... sont au coeur de 1I’Evangile. La consommation de
vin, le saint baiser ou le port du voile sont en périphérie.

2. Gordon Fee propose aussi de dissocier dans le donné biblique ce qui est fondamentalement
moral de ce qui ne le serait pas. Les listes de péchés que déroule I’apdtre Paul (1 Co 6, 9-10)
ne contiennent pas de sujets culturels. Il parle d’adultere, d’idolatrie, d’ivrognerie,
d’homosexualité... Le lavement des pieds, le port du voile pour la femme qui prie, la
préférence personnelle de Paul pour le célibat... ne sont pas des questions fondamentalement
morales.

3. Il importe aussi, selon Gordon Fee, de découvrir sur quels sujets le NT développe un
témoignage uniforme et sur quel autre il refléte des différences. Le chrétien ne rend pas le mal
pour le mal, il considére comme un mal I’'immoralité sexuelle... autant de sujets autour
desquels le t¢émoignage biblique est uniforme, donc pertinent pour nous aujourd’hui. En
revanche, le NT n’apparait pas uniforme sur, par exemple, le ministére féminin. Certes il y a
des textes comme 1 Co 14, 34-35 ou 1 Ti 2,12, mais il en est d’autres ou on voit des femmes a
I’oeuvre dans la prédication et la direction d’Eglise : Phoebé, Junia, Prisca... C’est I’occasion
de développer une perception plus large du témoignage biblique sur cette question.

4. Pour Gordon Fee, il importe aussi de faire la différence entre un principe et une application
spécifique. Cette distinction permet de prendre conscience de la dimension culturelle d’une
exhortation de I’apdtre Paul. « Un auteur du NT peut tres bien soutenir une application
relative au nom d’un principe absolu sans pour autant rendre absolue cette application » (1 Co
11, 2-16 et le voile comme signe de soumission dans I’Eglise).

5. 1l est aussi important de déterminer ce que pouvaient étre les options culturelles qui
s’offraient aux auteurs du NT. Si par rapport a un sujet il n’y a qu’une option possible
(I’esclavage, par exemple), il y a des chances pour que cette orientation présente une relativité
culturelle. Gordon Fee rappelle ainsi que la question de ’homosexualité était trés débattue
dans I’ Antiquité. Certains la défendaient. De leurs c6tés, les chrétiens avaient clairement
adopté un avis négatif a son sujet. Donc pas de relativité culturelle dans ce domaine.

6. Pour Gordon Fee, des différences culturelles importantes entre le Ier et le XXIe siecle
peuvent aussi affecter la compréhension des textes. Selon lui, le fait que les femmes
aujourd’hui bénéficient d’une instruction comparable a celle des hommes doit affecter la
compréhension d’un texte comme 1 Ti 2, 9-15. Ainsi la démocratie telle que nous la
connaissons doit avoir des incidences sur la mani¢re dont on comprend Romains 13 et son
invitation a la soumission aux autorités.

7. En final, le professeur du Regent College invite a I’exercice de la charité sur toutes ces
questions. « Les chrétiens ont besoin de reconnaitre les difficultés, d’ouvrir les lignes de
communication entre eux, de commencer par définir des principes... » (p. 72).

Par rapport a notre question test du ministére féminin (p. 73), Gordon Fee souligne tout
d’abord que si, du point de vue du raisonnement, on se montrait rigoureux les femmes
devraient étre exclues non seulement de la prédication, mais encore de 1’écriture de livres sur
des sujets bibliques comme de I’enseignement en situation missionnaire. Le fait que 1 Ti 2,
11-12 puisse présenter une relativité culturelle lui parait fort plausible. Des femmes créaient

10



des désordres dans 1I’Eglise d’Ephese. 1l s’agit donc pour 1’apotre de régler un probléme local
et bien circonstanciel.

4. Au risque de ’interprétation

Les herméneutiques mises en place par des théologiens évangéliques comme Henri Blocher
(I’analogie de la foi), John Stott (la transposition culturelle), Gilbert Bilézikian (création-
chute-rédemption) ou Gordon Fee (la relativité culturelle), démontrent bien que nous sommes
tous en situation d’interprétation. Face au texte biblique, quoi que nous fassions, nous
sommes inscrits irrémédiablement, pour le meilleur et pour le pire, dans une dynamique
herméneutique. Au nom d’une fidélité littéraliste, nous pouvons négliger la véritable fidélité :
celle d’une relation vivante au Christ. Au nom d’une interprétation qui valorise la distance
culturelle avec le texte biblique, nous pouvons passer a coté¢ de dimensions importantes de la
Parole de Dieu pour nous.

Alors n’hésitons pas a prendre des risques et a les assumer, tout en étant ouverts a ce que la
Bible déploie devant nous de nouveaux horizons de compréhension et nous amene a changer
notre point de vue. C’est son role... et notre role est d’étre a son écoute, sous la conduite de
I’Esprit !

5. Quelques theses d’herméneutique en milieu évangélique

1. Interpréter I’Ecriture par I’Ecriture (selon I’analogie de la foi)

En milieu évangélique, toute réflexion autour d’un théme passe par un examen de ce théme
dans I’ensemble du donné biblique, livre par livre, avec une synthése finale dans 1’ensemble
de I’Ecriture.

2. Interpréter I’Ecriture de maniéere christocentrique

Pour nous chrétiens, Jésus est un passage obligé pour la compréhension de I’AT. Il est le
centre ou le prisme par lequel une bonne compréhension de I’AT doit passer. Non seulement
I’AT mais I’ensemble de 1I’Ecriture ne peut se comprendre sans un recours constant a
I’enseignement et a la vie de Jésus pour vérifier la pertinence de notre interprétation.

3. En référer a I’intention originelle de Dieu et au mouvement que renferme la
Révélation

Lorsque nous sommes appelés a interpréter certains textes et a dire leur sens aujourd’hui, il
importe de se rappeler de ce geste herméneutique posé par Jésus : « N’avez-vous pas lu dans
les Ecritures qu’au commencement Dieu... ? » Se rappeler a quel stade du schéme Création-
Chute-Rédemption intervient notre texte biblique permet de garder en perspective des
passages délicats.

6. Bibliographie

Dominique Angers « Interprétation de la Bible », in La foi chrétienne et les défis du monde
contemporain, Charols, Excelsis, 2013, p. 190-196.

Gilbert Bilézikian, Elémentaire, mon cher Théo ! Les doctrines de la foi chrétienne a la
portée de tous, Marne-la-Vallée, Farel, 2004, 300 p.

Gilbert Bilézikian, Homme-femme, vers une autre relation, Mulhouse, Grace et Vérité, 1992,
224 p.

Henri Blocher, La Bible au microscope, Exégese et théologie biblique, vol. 1, Vaux-sur-Seine,
Edifac, 2006, 314 p. Notamment : « L’analogie de la foi dans 1’étude de I’Ecriture sainte »
(pp. 173-192).

11



Henri Blocher, « Le recours évangélique aux Ecritures : sur le divorce », Hokhma 60,
Incontournables évangéliques ?, pp. 59-72.
Gordon Fee et Douglas Stuart, Un nouveau regard sur la Bible, Un guide pour comprendre la
Bible, Deerfield, Vida, 1990, 245 p.
John Stott, Le chrétien a [’aube du XXle siecle, Vivre aujourd’hui la parole éternelle de Dieu,
Vol. 1, Québec, La Clairiere, 1995, pp. 177-197 (« Transposer la Parole »).
Valérie Duval-Poujol, Les 10 clés pour comprendre la Bible, Paris, Empreinte, 2004, 144 p.
Alfred Kuen, Comment interpréter la Bible, St-Légier, Emmats, 1991, 320 p. Surtout la
partie B « Regles particuli¢res a la Bible », pp. 113-162.
Gérard Pella, « Voile et soumission ? Essai d’interprétation de deux textes pauliniens
concernant le statut de I’homme et de la femme », Hokhma 30, pp. 3-20.
Matthieu Sanders, Introduction a I’herméneutique biblique, Collection Didaskalia, Vaux-sur-
Seine, Edifac, 2015, 256 p.
Louis Schweitzer, « Herméneutique et violence », Hokhma 30, pp. 21-34.
K. J. Vanhoozer, « Exégéese et herméneutique », in Dictionnaire de théologie biblique,
Charols, Excelsis, 2006, pp. 56- 70.
C. L. Blomberg, « L’unité et la diversité de I’Ecriture », in Dictionnaire de théologie biblique,
Charols, Excelsis, 2006, pp. 71-80.
C.A. Evans, « L’utilisation de I’AT par le NT », in Dictionnaire de théologie biblique,
Charols, Excelsis, 2006, pp. 80- 88.
G. Goldsworthy, « Le rapport entre I’AT et le NT », in Dictionnaire de théologie biblique,
Charols, Excelsis, 2006, pp. 89- 98.
P.J. H. Adam, « Prédication et théologie biblique », in Dictionnaire de théologie biblique,
Charols, Excelsis, 2006, pp. 115-123.
Commission biblique pontificale, L interprétation de la Bible dans I’Eglise, Paris, Cerf, 1994,
130 p.
Donald K. McKim (éd.), L interprétation de la Bible au fil des siecles, Charols, Excelsis.
Tome 1, Du Ile au XVe siecle, 2005.
Tome 2, XVIe-XVIle siecle, 2006.
Tome 3, XVIlle-XIXe siecle, 2007.

12



