Herméneutique et violence

par Louis Schweitzer

Pasteur a Paris

Que deux théologiens se disputent sans résultat sur un verset biblique
n’a bien souvent qu’une importance limitée. L’essentiel est ailleurs et tous
deux le confessent. Mais certaines divergences de vue ont des conséquen-
ces dramatiques pour la vie chrétienne et le témoignage de ’Eglise dans
’histoire du monde. La Bible est un livre plein de violence comme la réa-
lité de la vie. Les ordres de massacres précédent dans nos éditions, de quel-
ques dizaines de pages, les béatitudes et le sermon sur la montagne. Et
I’histoire de I’Eglise présente elle aussi tout un éventail d’attitudes qui vont
de ’invitation au carnage a la non-résistance absolue. Pourtant tous ces
chrétiens confessaient et confessent (car les oppositions durent encore) la
Bible comme la Parole de Dieu et s’en réclament comme de I’autorité der-
niére. Comment ont-ils pu lire si différemment les mémes textes? Aprés
avoir briévement décrit les courants essentiels que ’on peut rencontrer,
nous essaierons de dégager les centres herméneutiques autour desquels les
oppositions se précisent, et les pz%s{q_gpo_sés, rendus manifestes par le temps,
que nous croyons percevoir; enfin il nous faudra tirer quelques conclu-
sions et esquisser une lecture qui sera sans doute aussi critiquable que les
autres.

I. Les options principales

En gros, trois grandes options peuvent étre discernées, bien que chaque
auteur différe des autres sur tel ou tel point. Ces options sont du point
de vue de la seule herméneutique ! Peuvent se cotoyer dans cette réflexion
des groupes qui n’ont rien de commun, si ce n’est, nous semble-t-il, une
certaine approche des textes.

A. L’acceptation de 'usage de la violence par les chrétiens.

B. L’acceptation de ’usage de la violence par les chrétiens dans le cadre
de autorité de I’état exclusivement.

C. Le refus de toute participation chrétienne a la violence.

Notons que par violence, nous entendons "usage de la contrainte physi-
que pouvant entrainer blessure et mort, comme de la contrainte morale
ou psychologique. Pratiquement, elle se manifeste dans notre étude, dans
le cadre de Ta guerre, de la révolution et de la peine de mort. D’autre part,




nous ne tenons pas compte dans ces lignes de la distinction par ailleurs
classique entre force (légitime) et violence (illégitime}.

A. L’acceptation

Elle est largement répandue dans ’histoire de 1'Eplise. Dans cette caté-
gorie rentreront les croisades, I’inquisition, les guerres de religions, les ana-
baptistes révolutionnaires comme Thomas Miintzer i, aujourd hul, les
théologiens de la révolution (ceux d’entre eux du moins qui justifient [e
recours a la violence). Lorsqu’ils veulent fonder bilslicuement leur atti-
tude, c’est, globalement par le retour 4 I’Ancien Testament. que les «vio-
lents» le font. L’AT est le livre de la libération violente et de la foi
violemment imposée, bien qu’il ne soit évidemmeril pas que cela. Lorsgue
les anabaptistes révolutionnaires veulent imposer le Kovaume de Dieu, ¢'est
sous la forme d’un messianisme vétéro-testameniaire ; lorsque les cami-
sards massacrent les catholiques d’un village, ¢’est en chantant les psau-
mes et aprés une prophétie qui rappelle souvent "attitude d'The devant
les prophétes de Baal.

Le Nouveau Testament donne le théme fondamental : e salur de Phere-
tique (inquisition), le Royaume de Dieu qui vient {Miintzer), Mamour du
pauvre (théologie de la révolution). Mais les moyeris d'v parvenir sont ceus
de ce monde et donc de la violence. C’est ce que Jaciues Lllul appelle s
soumission 4 «la nécessité». Il n’y a pas d’autres moyens et ['AT peut
alors servir d"illustration et d’enseignement pratique, Le N1 « fonctionne
pour la foi et donne I’'impulsion, AT «fonctionne » pour la mise en pra-
tique dans le monde. Le Dieu de justice, de colére, | Deu pucrricr d'[sras
se retrouve sous la banniére chrétienne.

B. L’acceptation limitée a I’état

C’est la tradition dominante dans toutes les grandes branches du chris-
tianisme.

Le NT est ici pris au sérieux. Le chrétien doit bivn fire le disciple de
ce Jésus pacifique du Sermon sur la Montagne qui aime ses ennemis, tend
’autre joue, prie pour ses persécuteurs et donne phus ¢pu’on e lui demunde.
Le Sermon (nous emploierons ce terme pour quilifier non seulement
Mt 5,7, mais aussi les textes souhaitables) est généralement pris i séricus,
Il est parfois considéré comme un simple prélude a 1z confession des peches,
dans une certaine tradition luthérienne, ou, pour certains dispensationna-
listes extrémes, comme la charte du Royaume qui done ne nous concerne
pas encore. Mais pour la plupart des commentateurs, c'est hien de nous
et de notre vie qu’il s’agit. Le chrétien devra donc @ire non-viclent comme
le fut son Seigneur.

22

Mais Komains 13 est interprété comme la charte fondamentale de "état,
Le magistran est serviteur de Dieu, institué par Dieu comme porieur du
glaive, Ce plaive est signe de violence 4 1a Tois pour le maintien de 'ordre
intérieur (police) et pour 1o protection contre les ennemis de "extéricar
{gaerre), L'usage par 'éat, de la foree éant non seulement justifie mais
fonde en Diew, le chrétien se doit d'étre soumis non seulement par crainte,
mais par motf de conscience.

O, cette sonmission impligue pour le chrétien Macceptation de jouer
fui-méme un role, dans ce service de Diew qui est celui de I"état. 1 pourra

done étre magistrat et devra Gtre soldar si éran le i demande.

Bien sir accorder @inst sa confiance 4 Métat reviendrait & lui reconnai-
tree une puissance autonome absolue. Aussi les théologiens ont-ils main-
tenu la possibilité d une objection de conscience. Celle-ci devient nécessaire
larsgue 'état exipe du chrétien une obéissance conlraire 4 un commande-
ment de Diews il faot obsir & Dieu platdn geaex hommes, Ef comme toule
gperre ne peut étre considérée a priori comme aceceptable, la rheologie a
développé, desaint Thomas a Karl Barth, une theorie de ln guerre juste
gui correspond plus oun moins & la légitime défense pour fe chrétien indi-
viduel.

Py

Par la référence de Rm 13 4 1'état, nous revenons 4 I"AT, car ¢'est bien
dans Ta lai ' Tsragl que nous allons trowver les régles gui peuvent nous guider
dans teut ce qui concerne la cité et la politique. Seul, peot étre, Barth,
fiedele A sa concentration chrisiologigue persiste-1-il & fonder Méthigue sociale
sur "analogic christologigque. Mais tous, lorsqutil s*agira de la guerre, cite
ront les arands goerriers de AT, les ordres de Dieu de faire la
la peine de mort instituée dans la lol, pour fonder bibliquement le rale
gventuellement mais essentiellement violent de [etat (il porte le glaive!).

auerre,

Le chrétien est donc a l1a fois disciple de Jésus et citoyen de son pavs
soumis 4 ses autorités. En tant que chrdtien, il doit tendre "autre joue et
bémic ses ennemis, mais en tant que citoven, il devra tuer courageusement
le plus d'ennemis possible. En tant que cheétien, il devra donner son man
tesu A celui gqui lui demonde sa tunigue, mais en tanl gue ciloyen respon-
sahle de la séourité de Ta cité, il devra appeler la police pour arréter les
voleurs, Cette double appartenance se ressent particulierement chez Lather
(1. Lasserre, pp. 1563550, Pour Calvin, ["éthigue du Sermon concerne e
ceeur et artitnde intérieure du chrétien alors gue son comportement exe-
ricur sera plutdl conduit par be souci du bien de la cité, comme dans AT,
Calvin commente ainsi Mt 5,39-40: Le but du Christ a ¢té de « former 1
conduire les coeurs des Gdéles & une bonne modération et patience, afin
guayant été offensés une fois ou deux, ils ne se Fachent el ne perdent cou-
rage s o) o un bon e Ndéle expositewr ne s'amusera point el 3 prendre
ces miots au pied de la lettre, mais s"arcétera & I'intention de celui qui parle s
(.0 o Ce serail une soltise de s'arréter aux mots qu'il faille bailler & la
partie adverse ce gqu'elle demande avanl que venir en la présence du juge. »
b o Nous recueillons dhici qutil ne leur est pas du tout défendu de pro-
ceder en jugement, quand ils ont moven de proposer lenrs défenses justes

4

A



et raisonnables. » On comprend que s’agissant de [ citd de Geneve, Cal-
vin ait pu difficilement envisager une mise «n pratigue radicale des pre-
ceptes du Sermon. Mais on ne peut s’empécher de penser que les paroles
de Jésus sont ici ramenées au niveau moins inhabituel de Ta o

Dans cette catégorie, Calvin est d’ailleurs 11t pew un cas limite. En ren-
dant le magistrat responsable du respect des deux tables de la loi par les
citoyens, il fait intervenir la violence dans lzs yirestions religicuses et on
sait que cela n’a pas été sans conséquences pur lui et pour la tradition
réformée. A ’inverse, Karl Barth, tout en restant clairement dans certe
catégorie tendra vers la suivante en reconnaissarnl gue o l'éthigue pacilisie
contient presque un infini de vérité et qu’elle cst presque assce forte pou
s’imposer» (la guerre et la paix, p. 17).

C. Le refus

A travers I'histoire, il s’est presque toujours trouve des chrétiens pour
interpréter les textes de Ecriture dans un sens radicalement non-viclent,
Cette attitude a été clairement celle de ’Eglise des trods premicrs siccles.
Avec quelques nuances, la position fondamentale de |'Eglise érait le refis
radical de toute participation a la violence. Elle imposait done au soldar
ou au magistrat qui devenait chrétien de cesser ses activiiés ou au moins
de s’engager a ne pas tuer. C’est avec Constantin que la situation sera
complétement renversée. Accomplir le service armié pour ['empire devien
dra un devoir chrétien, et le refus sera puni par |'Eglise. Certains conti-
nueront de protester, mais ils seront devenus Ia minoritd, Pourtant cette
compréhension de ’Evangile va subsister et au (il des siccles, vaudois, ana-
baptistes pacifiques, mennonites, quakers, i aujourd hui de nombreus
chrétiens de toutes les Eglises s’inscrivent dans v courunt.

Pour cette tradition d’interprétation, ’enseignement de Jésus concerne
notre vie de maniére concréte et cohérente. 1 cthigue chriticnne est fon
dée sur ’amour du prochain, ’amour de ’enncmii. Lo «tu ne commettras
pas de meurtre » de la loi est approfondi par JTésus jusgu’au rejet de toute
colére. L’amour du prochain de I’AT s’accordait avee la lutte (done la haine
nécessaire) contre les ennemis d’Israél. Jésus demande de les aimer, de prier
pour eux et de leur faire du bien. Et si Penncmi ¢st mon cnnemi person-
nel, il est aussi et sans doute d’abord, I"enncmi national {le contraire du
prochain). Les paroles de Jésus sur Pépée, comme sin comportement a
Gethsémané, comme celui des disciples, suppose un refus decidd de por-
ter les armes et de lutter avec des armes aulres qie spirituelles,

Les textes sur I’état sont acceptés sans probléme. Chui, I'érat est voulu
de Dieu dans notre monde pécheur pour limiiter les effers din pécheé ot il
est vrai qu’il porte le glaive et use de la force. Mais si telle est bien la voca-
tion de I’état, telle n’est pas celle de la nouvelle réalité que manifeste I'Eglise,
Le chrétien sera donc soumis a I’état, sauf si celui-ci lui demande d'accom-

24

plir une action contraire a la volonte de Dicu en Tésus-Christ, L'objection
de consvience est done, pour ce courant, le choix d'obéir a Diea plutde
quanx hommes.

Dans cette perspective, il est vivemen! souligné gue la norme du chré-
tien et le WT. Certes, la Bible entiére est parele de Dicu, mais parole adres-
ste dans "histoire of la révélation est progressive. L'AT n'a de sens pouwr
nous qutinterpréteé 4 la lumiere de la revélation dermidére ef parfaite en Jésos-
Christ, Cerrains soulignent que meéme dans 'AT, tout un courant existe
qui rappelle que le salut d'Tsraél ne réside pas dans sa force armée mais
dans sa fidélicd a 1"Eternel et dans la force de Dicu et que viendra un jour
oo la paix régnera enlin.

Comme le dit Ricoeur «l'intolerance du melange est 'dme meéme de la
non-violence » (cité par Herve O, revue Autres Temps, p. 29). L éthigue
double du chretiens/citoyen esl récusée comame non biblique (won ne pew
servir Dieu e Mamon @) et pratiquement utopique («car on haira 'un el
aimera Pautre ). Les lexles-cle de |la position intermédiaire sont interpre-
tés & la lumiére de "ensémble du NT et Lo sont d'aillours trouvés en par-
Faite harmonic. On fera méme remarquer que le célébre passage de Bm 13
se trouve inséré dans une remarguable exhortation & la non-violence g
concerne justement Ia non-violence du chrétien envers ['état, le concepl
die soumission étant un concept ¢1¢ de Pattitude du chrétien cher Paul
(sosoumetter-vous les uns aux autres...» Ep 3,21 etss,

1. Les grands facteurs herméneutiques

15 sont suns aucun doute bien plus nombrews, mais nous nows conten-
terons den esquisser trofs qui nous ont pary les trols principaus

A. Le facteur historique: la relation de I'Eglise et de
I"état

L sujet g fous intéresse est [ié trés étroitement 2 Pengapgement de
"Elise dans son temps. [ n'est done pas étonnant que la situmion histo-
rigue joue unorale non négligeable (déterminant 7) dans |a lecture des textes.

L'Eglise des trois premicrs siécles o8t minoritaire el €lrangére au pou-
voir. Elle est radicalement non-viclente, Oniegéne, Tertullien, Cyprien, Lac
tance défendent cette position avec toudte leur autorité. Petit 4 perit e
nombre des chrétens auementant, leur situation devient plus solide dans
lit secicté et certains cherchent a atténuer les riguenrs de Ia discipline de
["Eplise vis-a-vis-de I"armeée et des magistrats. En 312, Pempereur Cons

-

L



taniin « passe au christianisme ». Dés 314, le concile d'Arles affirme gue
woeux gui jetteraient les armes en temps de paix seraient exclus de la
communion #. L'interprétation du «en temps de paix e est discotée (<l
comme pour toute ceftte partie, J.-M. Horpus: Evangile €1 Labarum,
p. 128} Sans doute peat-on vair 18 un reste de Uinterdiciion d'autrelois.
PPorter les armes devient licite, mais peut-éire pas encore vraiment les nli-
liser, D ailleurs pendant encore longremps, on imposera de sevéres péni-
tenees 4 coux qui avront (e & la guerre, Mais 4 la Tin du Moyven dge, la
mention «en temps de paix s, sera remplacée par «en temps de guerre ».,
Augusting devant les invasions barbares justifie le soldat gui tue et qui est
e le serviteur de la loiw, 1] n®est pas permis e tuer, mais détrire les adver-
saires d la guerre est légal et digne de lonange» écrira Athanase. Et, en
416, Fempereur Théodose 11 promulgue in décrer selon lequel seuls les
chréticns peuvent désormais faire partic de "armée !

Dés que 'Eglise accepte le soutlen de 1"etat, refuser la participation de
ses fideles aux guerres du pays devient une position trés difficile a tenir,
surtout lorsgue la quasi totalicd de la population appartient a 'Eglise. La
puissance temporelle de PEglise romaine mediévale ne pouvail pucre
s"accominoder d’une objection de conscience péndrale et daillewrs Mimposer
cut sans doute éré an-dessus des Torces de 'Eglise. Quant a la Réforme,
son destin fut lié & celui des pouvoirs gui la défendaient. Les princes luthe.
ricns ou les cités calvinistes étaient des partenaires donl on ne pouvait se
séparer sans risquer Mandantissement. Seules des communautés volontai-
rement séparées du pouveir civil Turent elTectivement non-vielentes. Elles
ne le purent en outre gue parce gu'elles sadressaient exclusivement a des
personnes qui, librement, s'engageaient comme disciples de Jésus-Christ
en acceptant les risques que cela impliguait. Calvin, s'adressant aux citovens
de Genéve dans leur ensemble ne pouvait guére exiger d'eux une cthigue
semblable & celle du sermon sur lo montagne avece ce que cela peut impli-
quer de sacrifices.

En dehors des mennonites, des quakers et de guelgues autres groupes,
la plus grande partic des Eglises refusaient rigoureusement la vision non-
violente; Dans les années 20 et jusqu’en 1948, le pasteur Henn Roser se
verra encore refuser la consécration pastorale dans I'Eglise réformée de
France & cause de sa situation d'objecteur de conscience,

I1 n'est pas besoin de beaucoup d imagination pour remarguer que [ati-
tude de |"Eglise semble avoir été bien souvent, au moins fortement, sti-
mulée par la nécessite historigue. Notons au passage gu’une situation
d'Eglise de multitude, liée a I"état, facilite 'insistance sur la continuité AT-
WT, alors que les Eglises de professants, libres par rapport & 'état met-
tront plus facilement Paccent sur 1o nouveautd de la nouvelle Alliance.

Enfin, nous ne voudrions pas laisser supposer que cette influence ne joue
gue dans un sens. Siles Eglises d"avjourd hui sont si volontiers pacilistes,
n'est-ce pas, al moins un peu, parce gue le pacifisme « se vend bien » dans
I"opinion publigque, Bien au-deld, méme des miliewy religiens?

26

Cette Torte influence des situations et des conrants de pensée de "his-
toire est particuliérement visible dans ce domaine, mais il est probable
gu’elle s'exerce, avee plus ou moins de foree suivant les sujets abordes.
sur tous [es théologiens gui sont tous de leur temps, nous compreis,

B. Le facteur théologique: la relation AT/NT

Cruelles que soient les influences historigues gui ont pu jouer, les theo-
logiens ont toujours vouln montrer que leur atlitude était fondie sur la
revélation de Diew. Chacun des grands texies concernés a done ¢té inter-
prété en fonction d'une cohérence générale gque 'on discerne dans I'Ecri-
tre e que U'on appellers parfois olfanalogic de la (oie. Ces,
crovons-nous, dans I plupart des cas, dans Lo relation AT/NT que se trouve
la elé de ["argumentation.

Les posilions qui acceptent d'une manicre ou d une autre 'usage de la
violence se fondent géndralement sur UEeriture comme un toul dont on
souligne 1unité et la cohérence. C'est le cas généralement, méme si cela
st bien sir particuliérement vrai powr ceux gqui confessent une théologle
orthodoxe sur "Beriture. Los textes du Sermon sont donc étudics & la
lumitre de ensemble de la Révélation et comme ils ne concernent pas |'état
ou les relations dans la société explicitement, ils seront lus comme visanl
la vie chrétienne individoelle exclusivement. Mais lorsqu'il 8'agira de cher-
cher les fondements d'uncattitude chrétienne devant I'ctat, o'est vers AT
gu'on se tournesn, Siocela concerne le probléme de la guerre, cest vrai
aussi de celui de la peine de mort. Son institution par Dicu dans la loi est
alors plus importante pour nous gue attitude de Jesus devant la femme
adultére pourtant justement condamnee devant L lod (Jn 8).

Ceux gui s opposent & toute violence soulignent la dimension histori-
que de la Révélation, Certes, 1oule la Bible est révélation de Dicu, miis
revélation datée et s'adressant au peuple dans des circonstances détermi-
nées. Pour le chrétien, seule la révélation de Dicu en Jésus-Christ compie
ultimement. Tout le monde accepte que Iés lais sacrificielles ne concer-
nent plus le chrétien directement. Elles one été la Parole de Dien adressée
a lsragl, elles sont encore la parole que Dieu peul nous adresser i nous
les interprétons & la lumiéee du Christ. De méme, les 10 commandements
pos concernent toujours, mais doivent Bre interprétés a la lumiére du
sermon sur fa montagne. L'autorité derniére pour le chrétien est done cefle
du NT. est elle et elle seule qui pourna nows ouvrir & la comprehension
de I'AT, Llinterpréte gura done 4 trouver une cohérence non pas directe-
ment dans ce que la Bible entiére enseigne on montre sur le probiéme de
lie puerre, mas dans ce que e NT enseigne aux disciples de Jésus qui for-
ment un peuple nouvesy au milicu des nations. Ensiite, mais ensuaite scu-
lement, il sera bon de replacer cel enseignement dans U'ensemble de la
révelation historique. Cetie mise en perspective viendra enrichir notre
compréhension de la volonté de Dieu, mais ne pourra d'aucune maniere

27



relativiser ce que nous aurons re¢u du NT, ¢’est-a-dire du Christ et fes
apotres.

11 est dans ce cas facile de comprendre que, dans ce contexte, rien ne
pousse 3 interpéter les textes comme Rm 13 dans le sens traditionme! de

justification d’une participation chrétienne a la guerre de |'ctat H"l s CerLe
perspectlve il n’est pas génant d’affirmer : oui, la guerre craii permise
méme parfois recommandée dans I’AT. Le peuple était une nation \.| [Jn. 1
n’avait révélé sa volonté que jusqu’a un certain point «a cause de la durété
du ceeur des hommes». Mais maintenant qu’en Jésus, nous discernuns
I’expression parfaite de la volonté de Dieu, comment pourrions-naus nous
contenter de ce qui avait été révélé auparavant? De ménic, pour la peing
de mort, les interprétes non-violents regardent-ils attiiude de Jésus en
Jn 8 comme indicative de celle que ses disciples doivent aviir. Meno Sinons
pouvait ainsi étre dés le xvI¢ siécle contre la peine de mor!. 5i |¢ condamng
est chrétien, comment un autre chrétien pourrait-il lui dter la vie, et 'l
ne P’est pas, comment pourrait-on lui enlever le temps de s repentir ? {La
foi qui fait vivre, p. 60.)

Il peut étre intéressant de noter que notre sujet n’est pas le seul qui sarti-
cule sur cette relation des deux testaments entre eux. La «jucstion du bap
téme se divise semblablement entre ceux qui acceptent le bapiéme des petits

enfants au nom de la continuité avec la circoncision, doric @i nom de la
similitude entre les deux alliances, et ceux qui ne veulent baptiser a le des
croyants qui confessent leur foi au nom de la différence cntre alliance

ancienne dont on devenait membre par la chair et I'alliznce nouvelle qui
nécessite la foi.

Remarquons cependant que le parallélisme entre violence ¢ haptéme
a ses limites. Certains anabaptistes du xvie siécle ont acceptt, nous I'avons
vu, une violence toute vétéro-testamentaire ; quant aux bapiistes, qui pour-
tant soulignent aussi la différence entre les alliances, ils arii zlobalement
adopté, sur la question de la violence, une position semblable & celle des
réformeés si ce n’est qu’ils ont toujours défendu la liberté d¢ conscience
et la séparation de PEglise et de I’état. Mais, par ailleurs, ils ne fure
ralement pas objecteurs de conscience et acceptérent de partiviper aux |
ponsabilités de 1’état.

De méme, en revenant dans le domaine de P’éthique, il vsl remirguible
que les catéchismes de la Réforme utilisent toujours les 10 commandements
et extraordinairement peu le sermon sur la montagne.

C. Le facteur psychologique: le prophéiisine er (e
réalisme

Un dernier point nous parait fondamental, méme s’il peut scmbler moins
objectif que les précédents. Beaucoup seraient pratiquement d sceord avec

28

Minterprétation non-violente de I’Ecriture, mais se sentent bloqués dans
ia pratigque par la conlrontation avec la réalité. La non-violence ne « mar-
che v pas necessairement, Elle peut étre prophétique, porter des fruits nom-
Breus pour le Rovaume de Dieu, elle n’assure pas la victoire sur cette terre.
« Le serviteur n'est pus plus grand que le maitre. » Or, le maitre est mort

sur la croix et sa resurrection échappe au politique. L’efficacité du chré-

ien non-violen uul il Pordre du témoignage et de la résurrection. Mais
I"é¢tat ne peut pus entrer, lui, dans ces considérations. Sa fonction, dans
R 13, est par definition bien de ce monde. Et alors se pose pour le chré-
tien le probléme de 1o solidarité.

O oszit que la théologie de Karl Barth est fortement christocentrique,
v compris sa doctrine de Pétat (communauté chrétienne et communauté
civilel. Mais pour [ui, le chrétien est concerné par I’état, il est co-responsable
et dans certains cas, [ ost difficile, de nous dissocier, au nom de la perfec-
tion gque demande fe Christ, du recours a la force, inévitable dans notre
histoire, par un état gue nous reconnaissons comme juste et, dans certains
cis, chns son droit. Le choix est alors entre une attitude prophétique soli-
taire qui porte témoignage d’une autre réalité et la solidarité humaine qui
fail secepler fe recours & la violence comme le moindre mal. On trouve
li deux attitudes gui se perpétuent dans I’histoire de I’Eglise.

Comen de
les ressources bi

fois, dans des discussions sur ce sujet, aprés avoir épuisé
iques et théologiques, entend-on la question : « Mais enfin,
gue feriez-vous si... T C’est dire que derriére les arguments intellectuels,
I"idée que 'on se tair du réalisme exerce une pression qui rend I’attitude
non-violente a prior inadmissible pour beaucoup. Et il faut reconnaitre
la comprehension non-violente suppose Pacceptation de I'idée de
e el I référence A une réalité autre que celle de Iefficacité histori-
gue. Oin pourrait resumer ces attitudes intérieures en disant que certains
chrétiens entendent |1|of0ndément Paffirmation «vous n’étes pas du
mondew et valorisent la situation d’étrangers et de pelerins en marche vers
le Rovamume, alors gu’en d’autres résonne plus fort encore la parole: « vous
ctes dans le monde #, gui éclairée par le commandement d’amour, oblige
i des solidarites qui passent par des compromis avec les circonstances et
les movens de ce monde,

Cest d'ailleurs un phénoméne récent de voir les non-violents s’intéres-
serd la responsabilité de I’état et lui proposer d’autres formes de défense.
O peat &tre sceptigque sur Pefficacité de ces propositions dans I’état actuel
des choses ou dans le contexte plus permanent d’un monde marqué par

¢ peche, mais ¢lles démontrent que loin de se retirer du monde, le non-
unlml d’ |u| YLE LJ hui accepte généralement d’y participer et envisage une

fdarité qui ne veul pas retomber dans la nécessité. 1l est certain que les
exemples de Gandhi ou de Martin Luther King ont pu ouvrir des pistes
nowvelles en liant Iy non-violence et le combat pour la justice.

ir 5, comme Emmanuel Mounier ou Simone Weil ont souligné la
necessité d'une non-violence efficace, s’il ne s’agit plus de défendre seule-

29



ment la foi, mais si ’on veut s’engager dans les luttes de co monde, Simone
Weil écrit : « S’efforcer de substituer de plus en plus dans le monde la Mon-
Violence efficace a la violence. La non-violence n’est bonne cue si elle est
efficace. Ainsi la question du jeune homme & Gandhi concernant si soeur.
La réponse devrait étre: use de la force, @ moins que tu e 5005 tel gue
tu puisses la défendre avec autant de possibilité de succes sans violence.
A moins que tu ne possédes un rayonnement dont '¢nergie {c'est-a-dire
I’efficacité possible, au sens le plus matériel) soit ¢gale i celle contene
dans tes muscles. S’efforcer de devenir tel qu’on puissc étre non-violent »
(la pesanteur et la grace, p. 90).

III. Quelques orientations

Le sujet, si complexe et si souvent traité, nécessiteraii de trés longs diéve-
loppements. Nous ne pouvons qu’ouvrir quelques pistes @ la réflexion.

A. L’autorité de I’Ecriture

11 nous semble théologiquement juste de reconnaitre le développement
historique de la Révélation. Seul le NT représente pour nous une autorité
immédiate. Dire cela ne revient nullement a rejeter 1'autorité de ["AT, mais
a interpréter cette parole que Dieu a dite & Israél & une époque donnée,
a la lumiére de la plénitude de la Révélation en Christ.

Il est certain que Rm 13 est le texte clé pour une quelcongue justifica-
tion de la guerre. Or, il nous semble qu’on lui fait jouer un réle semblable
a celui du « Tu es Pierre» pour la doctrine de la papauté romaine, Certes,
il a un sens et il faut y étre attentif, mais on lui fitit prowver beaucoup
plus que ce qu’il dit. Et les conséquences sont historiquement capitales.
Le magistrat tient le glaive et cet usage de la force st priécisement en vue
du bien et distingue le bon du méchant. Tirer de i [z justification pour
’état de faire la guerre contre un autre pays, en assimilant guerre ¢ opéra-
tion de police soumise a la loi, semble déja &tre une extrapolation, et parti-
culi¢rement aujourd’hui, dans les conditions actuelles de la guerre. Mais
méme si I’on admet cette interprétation, encore faudra-t-il tirer du texte
qu’il est donc licite pour le chrétien; soumis & la lon parfaite du Christ,
de «participer» a la guerre, ce que le texte ne dit pis.

Comment se sentir libre, dans ce cas de justifier cetie suspension prati-
que de ’enseignement global de Jésus que la participation & la guerre impli-
que? D’autant plus que le recours a la solidarité {fondée sur Mamour di
prochain ne nous semble ni biblique ni convaincant. L'Evangile nous invite
justement a rompre les solidarités limitées de la nation, de la race, de |"idéo-

30

ogie et des blocs, pour nous ouvrie 4 une sobdarité universelle avec les
logie et des blocs, p (TER TS e solidarité verselle avee le
hommes qui inclut celle avec 'étranger et "ennemi.

B. La justice et la paix

Mais par ailleurs, la méme autorité apostolique nous empéche de nous
retirer du monde pour restér purs de ses souillures. Chest dans le monde
quée I"Evangile doit étre vécu. Reconnaitre gue I'état est servitear de Dieu
nous empéche de nous dissocier radicalement de ses problémes. La paix
suppose nécessairement la justice ¢t ne peut reposer ni sur 'oppression,
ni sur le mensonge. Le chrétien doit done travailler activement & la paix
par tous les movens que le Saint-Esprit, a travers son imagination et son
courage, pourra lui sugeérer. Une voloné de paix qui se limiterait a 'objec-
tion de conscience sans chercher & lutter contre les causes de la guerre
(humaines, économigues...) ne serait qu'une attitude pharisienne, Cest
A temps gque e disciple de Jésus doit essayver d"&re paciligque, de vivre dans
I"Eglise une vie communautaire fondée sur d'autres bases que la violence
¢l la domination el ceuvrer concrétement dans le monde pour la justice
¢l la paix. Clest une nécessité pour 'Eplise et pour le chrétien de vivre
d'abord, avant de émoigner. Bt si "Eghse doit éore a ville sur la monta-
gne qui ne saurait étre cachée, ¢'est justement pour éire dans le monde
le signe qu'une autre société est possible, 1 o PEsprit de Diew est présent,

C. La fonction critigue de éthique

Il est frappant de voir que la théorie de la guerre gui aurait da Gmiter
I"acceptation de la guerre par les chrétiens, n'a généralement servi qu'a
justifier telle ou telle guerre et, avouons-le, toutes les guerres, Combaen
y a-t-il eu d'oppositions de la part des Eglises a des guerres «injusies »
menées par leur propre payvs? Pourtant, dans tout conflit, la guerre ne
devrait pas &ire juste des deux cotés... Er lorsqu’on reconnait que telle
puerre atait injuste, ¢'est généralement aprés coup el aprés une défaite. .,

1l nous semble quavcune guérre ne peut étre dite juste devant 1'ensei
gnement du Christ, pour le chrétien. L'emploi de ce mot supposerait
I"agceptation dune lecture de Rm 13 gqui ne nous parait pas s'imposer.
Tout an plus pourrait-on dire que certaines guerreés pourraient étre consi-
dérées comme plus au moins justes du point de vue de I'état dans le monde
et de sa conception de el ficacité. 11 est tour 4 fair pensable, pour quelgu'un
qui adopterait "attitude des chrétiens non-violents de refuser de condam-
ner toute préparation de 'état pour la guerre (comme le font les pacifistes
absolus) au nom du respect de la fonction de 'état gui 4 d'autres obliga-
tions que celles de 'Eglise.

31



11 faut souligner le danger dans lequel tombent beaucoup, de géneraliser
ce qui est vrai du disciple de Jésus a tous les hommes. Le chrétien qui,
acceptant lucidement le risque de la croix, choisit I"amour de ['ennemi et
la non-violence, peut-il étre parfaitement a l'aise dans des mouvements
de masse qui fondent leur discours sur efficacite temporelle de cette
méthode non-violente ? Une chose est de dire «parce que je suis chrétien
je ne répondrais pas par la violence », une autre est de précher 4 un pays
de ne pas se défendre et de se laisser détruire... L'Ecriture nous enseigne
le réalisme et nous donne une vision de ’histoire dans laguelle la paix ne
sera instaurée que par la victoire de Dieu.

Mais dans ce cas, comme aussi dans le cas de 1'uacceptation de la théore
de la guerre juste, le chrétien ne doit jamais renoncer i la critique gue
PEvangile I’oblige a exercer sur la société. Il est frappant de voir gu'a 'épo
que des armes nucléaires, aucune guerre faisant usage de vies armes (21 o'est
a ce type de guerre que toutes les grandes armees se proparent) ne peut
correspondre aux critéres de la guerre juste qui supposent ['usage de moyens
contrdlés et limités. L’arme atomique suppose la destruction de toute une
population et non plus seulement d’une armée qui agresse. Comment donc
ne pas voir, que la dissuasion nucléaire repose sur le chantage au massa-
cre d’innocents. On peut d’ailleurs contester non sculement 'aspect moral
d’un tel type de défense, mais aussi son efficacitc & assurer effectivement
la défense d’un pays. C’est ce genre de considérations qui conduit certains,
comme John Stott, & ne pas étre pacifistes intégraux, mais a étre ferme-
ment pacifistes nucléaires (Ichthus n° 1982-1).

D. Les situations limites

C’est généralement sur elles que porte toute 1'attention. 5i un théalo-
gien écrit trois volumes sur la paix, mais termine cn acceptant, dans cer-
taines circonstances la possibilité d’une guerre juste, alors seule cetie
acceptation sera retenue et jouera peut-étre un réle historigue. Si nous vou-
lons la paix, il nous faut préparer la paix, y compris et particulierement
dans les situations conflictuelles. Notre imagination est faible ot se laisse
facilement arréter par un pseudo-réalisme qui n’est peut-gire que notre jnca-
pacité & écouter I’Esprit plut6t que la vieille rangaine du peché auguel nous
sommes soumis. Un théologien mennonite a dit recemment qu'il faudeail
créer un corps de chrétiens pacifiques capables e s'interposer dans fes
conflits entre les belligérants. Utopique ou non, cetie vision va dans la bonne
direction. Et s’il nous fallait trouver ce qui limite dans ce domaine notre
imagination, ne nous faudrait-il pas avouer que ¢"cst bicn souvent la peur?

Enfin, dira-t-on, ne peut-on pas imaginer une situation dans laguelle
seul le recours a la violence sera possible? N’y a-1-il pas des circonstances
historiques dans lesquelles la non-intervention ne peint Etre, comme le disail
le pourtant trés pacifiste Henri Roser en parlant de¢ Munich, que le résul-

32

tat « e la peur égoiste, veule et mortellement avengle des gouvernements
¢l des peuples », Lorsque tous les autres movens ont échoud, ou plus sou

vent, lorsqu'il n'a pas cherché ou trouve d’avtres movens, n'est-ce pas
encore le moindre mal d'intervenir par la violence? Peut-étre, mais nous
[aut-il Faire reposer notré vie el notre action éntiére sur cette éventuelle
situation limite ? A chague jour suffit sa peine. La responsabilité du chré-
tien sera toujours engageée et il devea prendre sa décision au moment voulu,
miis en attendant, sa mission o5t d"oeavrer de toutes ses forces pour la
paix el non de trouver 4 'avance des excuses pour les compromissions futu-
res. Bl s'il se décide devant Digy pour une participation a un conflit, il
ne pourra le faire avec la bonne conseience du deveir évident accompli,
mais il devra alors, comme le dit Jacques Elul asavoir gu'il est retombe
dans la nécessite, ¢'est-d-dire qu'il a cessé détre cet homme libre voulu
par Dieu, racheté & grand prix. 1] a cessé d8&re Phomme selon Dicu ; il
a cessé d'ére le témoin de la verité, Certes, il peut se dire qu'il est homme
parmi les hommes, mais ce n'est pas tout 4 faidgela que Diew nous appelles
(comtre les vialents, pp. 174-175),

NOTE BIBLIOGRAPHIQUE

Cruelgues titres sur ¢ sujet

BarTH Karl, La guerre or b paix (Labor et Fides), 1831, Comnminncute chirétienne
er commumautd civile (CPE)Y, 1947,

BroucH Neal, Chrisrelogie anabapiiste — Pilaritn Marpeck et Mienanind du
Christ (Labor et Fides)h, 1984,

Carvin bean, fntitelion ehrétienne, tome 4 {(Labor et Fides), 1958,

CosaLiN Joseph, Thdologie de o paiv (2 volumes) (éditions universitaires), 1963

Cornu Daniel, Karl Barlh ¢ dg politique {Labor et Fides), 1948,

[Dusias Andre, Theologies politigues et vie d"Egiise (Chalet), 1977,

Evvun Jacques, Contre les vielenis {Le Centurion), 1972,

Gaunrault Gerard, L'pngagemens de U'Eglise dans la révolution o ‘aprés Muar-
tin Luther King (Cerf), 1971

HEERING G.-1,, fMew et Oésar (SCEL), 1933,

Heorses Jean-Michel, Evangife et labartem (Labor ¢ Fides), 1960

Lasserre Jean, La guerre &f PEvangife (la réconciligtion), 1953

SToTT John et CoukTHIAL Fierre, Pacifigues ou pacifistes 7 (lchinus [982-1)

SWARTLEY Williard M., Stovery, Sabbath, War and Women — Case issues in
Bitlical nterpretation (Herald Press), 1983,

WenGER John C., La fol gui fair vivre — sélection de textes anabaptistes du
yviE sigcle {cahier de Christ seul n® 15), 1984,

Yook lohn H,, fénis et fe politigue — In radicalité éthigue de la croix (FBLU),
1984, The christian Witnesy fo the stare (Faith and- Life Press), 1977

A



