|FREE COLLEGE I

fondements

Serge Carrel Janvier 2018

Quelle autorité donner a la Bible aujourd’hui ?

Par beau temps dans les Eglises, on ne se pose pas trop la question de savoir quelles sont en
final les instances qui vont permettre de trancher des questions difficiles. On est plutot dans la
célébration du Seigneur, dans la joie de la rencontre et de la communion fraternelle, dans la
confiance... Lorsque des questions délicates surgissent et qui n’ont pas a faire a des conflits
de personnes ou a des incompatibilités de caractere, la question se pose : qu’est-ce qui, de
manicre ultime, va faire que nous allons, en tant que communauté, adopter telle ou telle
position ?'

Avec un peu d’expériences, on se rend compte que la cause des divergences théologiques
aujourd’hui, c’est le manque d’accord sur les bases qui permettent de construire notre
réflexion et qui permettent de trancher des questions difficiles.

En théorie, toutes les Eglises confessent la seigneurie de Jésus-Christ. « Jésus-Christ est
Seigneur », c’est une des confessions de base qui traverse tout le Nouveau Testament et qui a
constitué la spécificité des premiers chrétiens (Rm 10.9 : « En effet si de ta bouche, tu
déclares que Jésus est Seigneur et si dans ton cceur tu crois que Dieu 1’a ressuscité des morts,
tu seras sauvé... »)°. Ils n’avaient qu’un seul Kurios, ce n’était pas I’Empereur romain, mais
Jésus de Nazareth, mort et ressuscité, le seul Seigneur (1Co 8.5-6 : « Certes bien des étres
célestes ou terrestres sont considérés comme des divinités, de sorte qu’il y a de nombreux
dieux ou seigneurs. Mais pour ce qui nous concerne, il n’y a qu’un seul Dieu : le Pére, de qui
toute chose vient, et pour qui nous vivons, et il n’y a qu’un seul Seigneur : Jésus-Christ, par
qui tout existe et par qui nous sommes »).

Ce titre de Kurios, les foules a I’époque 1’ont donné a Jésus trés rapidement. C’était tout
d’abord une manicre de s’adresser avec respect a quelqu’un, 1’équivalent aujourd’hui de la
formule de politesse : « Monsieur... » (voir Jn 4.11 : « Mais, Monsieur (ou Maitre), répondit
la femme, non seulement tu n’as pas de sceau...). Rapidement, cette formule est devenue un
titre honorifique fort, parce que les foules étaient impressionnées par 1’autorité¢ de Jésus.
Apres sa résurrection, Jésus est proclamé par Thomas : « Seigneur et Dieu » (Jn 20.28), et
I’apdtre Paul, en reprenant, semble-t-il, un cantique traditionnel, dira que toute autorité lui a
¢té donnée sur la terre comme aux cieux et que chacun sera amené a déclarer que « Jésus-
Christ est Seigneur (Kurios) a la gloire de Dieu le Pere » (Ph 2.6-11).

Comment Jésus, le Seigneur, parle-t-il aujourd’hui ? Comment gouverne-t-il son Eglise au
XXle siecle ?
Parmi les différentes maniéres de vivre I’Eglise de Jésus-Christ, on peut repérer cinq maniéres
de répondre a la question de I’autorité ultime :
1. L’Eglise catholique considére comme essentielle la succession apostolique, 1’idée que
depuis le Christ qui a institué des apdtres, 1’autorité a été¢ donnée a Pierre, puis aux
différents responsables de I’Eglise. Au fil du temps, ces responsables se sont appelés

! Cette étude doit beaucoup a John Stott. A son livre : Comprendre la Bible (Mulhouse, Grace
et vérité, 1997°) et a sa conférence : The Authority of Scripture (session 1)
(https://www.youtube.com/watch?v=F3b17TGbzDA ).

> VoirJ acques Blandenier, Jésus-Christ : Dieu avec nous, Dossier Vivre 23, Geneve, Je
Séme, 2015%, p. 105-118.




éveéques, puis papes. Aujourd’hui, on peut dire que dans le catholicisme contemporain,
’autorité est confiée a la hiérarchie, et que la Bible et la tradition viennent a coté
nourrir et alimenter cette autorité.

2. L’Eglise orthodoxe fonctionne différemment. L’autorité supréme, c’est le Concile
cecuménique qui est le seul a méme de prendre des décisions en matiére de foi.
L’instance subordonnée est le synode des primats, des responsables des Eglises, soit
des 14 ou 15 différentes Eglises autocéphales ou indépendantes. Dans le quotidien de
la vie chrétienne, la vie de foi est nourrie par la « sainte tradition ». Dans ce cadre, la
Bible est un ¢lément a c6té des Peres de I’Eglise et de la sainte liturgie.

3. Les théologiens « libéraux » ont fait de la raison, de leur expérience personnelle ou
d’un systéme philosophique qui leur est propre, I’instance ultime qui va jauger de la
pertinence de tel ou tel passage de la Bible. On assiste ainsi souvent a des lectures des
Ecritures marquées par des perspectives philosophiques externes, qui souvent se
démodent avec le temps...

4. 1l est aussi une manicre que I’on pourrait qualifier de « populaire » d’envisager
I’autorité dans I’Eglise en maticre de doctrine. L’instance définitive est un mixte
constitué par 1I’Ecriture, la tradition et la raison... Il s’agit d’une voie médiane que 1’on
retrouve dans de nombreuses Eglises proches de 1’Etat. Finalement, on ne sait pas trés
bien ce qui constitue I’instance supréme... Les décisions en matieére doctrinale se
prennent en fonction de I’air du temps et de la majorité qui fait et défait I’opinion.

5. Dans une perspective évangélique, le Christ régne sur son Eglise par I’Ecriture. La
tradition a quelque chose a dire. Elle permet de voir comment le donné biblique a été
compris au fil du temps, mais 1’Ecriture a 1’autorité supréme dans 1’Eglise. L Ecriture
est le sceptre par lequel le Christ regne sur son Eglise.

Pourquoi I’Ecriture a-t-elle cette autorité¢ supréme dans I’Eglise ? Parce que le Christ, lui-
méme, a vécu sous cette autorité et parce qu’il a demandé a ses disciples de faire de méme.
L’autorité du Christ et I’autorité de 1’Ecriture doivent donc étre comprises ensemble. Elles
tiennent la route ou tombent ensemble. L’Eglise n’a donc pas la liberté de répudier ce que le
Christ a affirmé.

Jésus a vécu dans une période qui se situe entre 1’ Ancien Testament et le Nouveau. L’ Ancien
Testament était constitué et le Nouveau était a écrire. Il a anticipé la rédaction du Nouveau
Testament. La maniere dont il a affirmé I’autorité de I’ Ancien et du Nouveau Testament est
donc bien différente.

Nous allons d’abord aborder :

1. L’autorité de I’Ancien Testament selon Jésus
Pour percevoir comment Jésus s’est comporté a 1’égard de 1’ Ancien Testament, il importe de
voir comment il 1’a utilisé.
Ce qui frappe tout d’abord, c’est la soumission personnelle de Jésus a I’AT. On peut
I’entrevoir dans trois spheres différentes.

1.1 Dans sa conduite et sa vie spirituelle
Dans I’¢évangile de Matthieu au chapitre 4 (1-11), Jésus est emmené par I’Esprit au désert et il
y est tenté. Face a chacune de ces tentations, Jésus répond par une citation de I’ Ancien
Testament. Le diable demande a Jésus de changer des pierres en pain, si il est le Fils de Dieu.
Et Jésus de répondre par un passage du Deutéronome : « L’€tre humain ne vivra pas de pain
seulement, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu » (Mt 4.4 qui reprend Dt 8.3). A



chacune de ces trois tentations, Jésus répond par une parole de I’Ancien Testament, en
I’introduisant par : gegraptai/ il est écrit...

Jésus était déterminé a obéir a ce qui était demandé dans 1’ Ancien Testament... Dans son face
a face avec le tentateur, il était suffisant pour lui de citer des passages de I’Ancien Testament
pour contrecarrer les desseins de celui-ci. Jésus vivait vraiment sous 1’autorité de 1’ Ancien
Testament.

1.2 Dans la compréhension de la mission que Dieu lui a confiée
En méditant I’ Ancien Testament, Jésus est arrivé a comprendre son identité et sa mission.
Différents textes de 1’ Ancien Testament ont permis cela. En méditant celui-ci, Jésus a fait
siennes les conceptions de Fils de ’homme que I’on rencontre en Daniel 7 et de Serviteur
souffrant que 1’on trouve notamment en Esaie 53. La maniere dont il s’est approprié ces titres
rendent compte de sa soumission a I’AT. Jésus a fait ce que personne avant lui n’avait fait. Il
a fusionné ces deux images : Fils de I’homme® — une conception marquée par la gloire — et
Serviteur du Seigneur® — un titre marqué par la souffrance... Dans le jardin de Gethsémané,
au moment ou il fait face a sa mort, il dira, alors qu’un disciple veut prendre 1’épée pour
empécher les gardes de ’arréter : « Remets ton épée a sa place ; car tous ceux qui prennent
I’épée disparaitront par 1’épée. Penses-tu que je ne puisse pas supplier mon Pére, qui me
fournirait a I’instant plus de douze légions d’anges ? Comment donc s’accompliraient les
Ecritures (graphai), d’apres lesquelles il devrait en étre ainsi ? » (Mt 26.52-54). Dans I’un des
instants les plus tragiques de son existence, Jésus a conscience que I’Ecriture ’accompagne et
le précede dans 1’accomplissement de la mission que Dieu lui a confiée.
En Marc 8.31, Jésus met en avant que le Fils de I’homme doit souffrir. Il y a comme une
nécessité de la souffrance, du rejet par les anciens, de sa mise a mort... et de son retour a la
vie le troisiéme jour. Pourquoi cette perception de la nécessité que 1’on rencontre chez Jésus ?
Parce que I’AT le dit et que Jésus souhaite, dans sa propre vie, accomplir ce que I’AT dit a
son propos. Jésus se place sous 1’autorité de I’AT pour sa conduite comme pour la
compréhension de sa mission. On peut donc dire que durant toute sa vie, de 1’age de 12 ans a
sa mort, Jésus a été marqué par cette pression de la nécessité de I’Ecriture, par cette contrainte
intérieure a se conformer a ce que I’Ecriture dit de lui. Jésus était vraiment déterminé a faire
ce que la Bible demandait de lui.

1.3 Dans les débats publics qu’il a notamment avec les pharisiens et les sadducéens
Jésus-Christ n’avait pas peur des débats. Il s’engageait régulierement dans des discussions
vives avec les autorités religieuses de son temps. Dans chacun de ces débats, I’Ecriture est
I’instance ultime a laquelle il recourt. Que dit I’Ecriture a ce propos ? Comment lisez-vous
I’Ecriture ? Il critiquait les pharisiens parce qu’ils ajoutaient a I’Ecriture et les sadducéens
parce qu’ils retranchaient a I’Ecriture...

Dans Matthieu 19 (1-12), le débat de Jésus avec les pharisiens autour du divorce (en fait
autour de la répudiation) est assez typique. Des spécialistes de la Loi juive viennent a Jésus
pour connaitre son point de vue sur les raisons qui peuvent permettre a un homme de
demander le divorce. Du temps de Jésus, deux écoles s’affrontaient sur ce terrain. L’une
souple, celle du rabbin Hillel, qui autorisait I’homme a divorcer, quasi pour n’importe quel
motif puisqu’un gateau briilé ou la vue d’une femme plus jolie que la sienne pouvait justifier
la demande de divorce. L autre, celle du rabbin Shammai, était plus stricte et n’autorisait le
divorce que dans des cas trés particuliers.

3 Dans le livre de Jacques Blandenier : Jésus-Christ - Dieu avec nous, voir le chapitre 9, p.
145.
* Ibidem, le chapitre 5, p. 51.



Donc des pharisiens viennent a Jésus pour découvrir dans quelle école il va s’inscrire et quelle
casuistique il va embrasser. Jésus n’entre pas dans ce type de débat. Il s’en extrait et rappelle
les pharisiens a I’intention premiére de Dieu : « N’avez-vous pas lu que le Créateur des le
commencement... ? » Il en appelle a I’Ecriture et, dans ce débat, fait appel a la volonté
premicre de Dieu. Par ce recours a la Gengese, le débat sur la casuistique du divorce est remis
en perspective et une place centrale est ménagée a la volonté originelle de Dieu telle qu’elle
s’exprime dans les chapitres 1 et 2 (1.27 et 2.24).

Dans la controverse avec les sadducéens sur la résurrection (Mt 22.23-33), Jésus procede de la
méme maniere. A des gens qui nient la possibilité de la résurrection et qui veulent le coincer
en I’enfermant dans un raisonnement assez spécieux, Jésus rappelle le cceur de la foi juive : la
révélation de Dieu a Moise au travers du buisson ardent. La citation d’un propos qui sort de la
bouche du Seigneur : « Je suis le Dieu d’ Abraham, le Dieu d’Isaac, le Dieu de Jacob » lui
permet d’affirmer la réalité de la résurrection et le fait que 1’intimité avec Dieu est gage de vie
¢ternelle (22.32). En substance, Jésus reproche aux sadducéens de mettre leurs traditions au-
dessus de I’Ecriture et de relativiser la puissance de Dieu.

Dans de nombreux débats que Jésus entretient avec des contradicteurs, ce qui est décisif, c’est
ce qui est écrit dans I’ Ancien Testament, I’Ecriture dont le judaisme de 1’époque dispose.
Dans son cceur, dans son esprit et dans sa vie quotidienne, Jésus se soumet a I’AT, comme
Parole écrite de Dieu. Parce qu’il I’a fait, nous devons aussi le faire.

1.4 Deux maniéres d’échapper a la soumission a la Bible, Parole de Dieu

1.4.1 Jésus s’est trompé (théorie de la kénose)

Il y a différentes maniéres d’échapper a la manicre dont Jésus percevait I’Ecriture. On peut

accepter que Jésus pensait que I’AT était la Parole de Dieu, mais considérer qu’il avait tort.

De par son incarnation, il était prisonnier des contingences qui marquaient la mentalité des

juifs du Ier siécle. Tous ses contemporains de religion juive pensaient que la Bible étaient la

Parole de Dieu, donc, comme eux, il s’est trompé... Cette théorie peut étre justifiée par ce que

I’on appelle communément en christologie : la théorie de la kénose. A partir de Philippiens

2.6-11 et du dépouillement que le Christ a connu au travers de 1’incarnation, il est possible de

dire que Jésus-Christ s’est vidé de sa connaissance et qu’il a endossé une conception erronée

de I’Ecriture. Durant sa vie sur terre, Jésus n’était pas omniscient. Par exemple, il ne

connaissait pas la date de sa nouvelle venue... Mais ce qui est remarquable sur ce point, ¢’est

que Jésus n’était pas ignorant de son ignorance ! Il connaissait les limites de sa connaissance.

Il est donc resté a I’intérieur de ses propres limites. En fait, il n’a enseigné que ce que son

Pére lui disait d’enseigner. Et pour cette raison, il n’a pas fait d’erreur. S’il n’était pas

omniscient, il était inerrant.

1.4.2 Jésus prétendait croire ’autorité de I’Ecriture, mais en fait il n’y croyait pas
vraiment (théorie de I’accommodation)

Jésus ne voulait pas offenser les convictions de ses contemporains. Il a fait comme si il croyait

a I’infaillibilité de I’AT, mais en fait il n’y croyait pas. Jésus se serait donc « accommodé »

des conceptions de ses contemporains, méme si il savait qu’elles n’étaient pas vraies.

Cette théorie n’est pas admissible. Attribuer a Jésus une telle maniére d’agir est une fagon de

se moquer de son intégrité. Jésus a critiqué le point de vue des pharisiens par rapport au

sabbat et a la dime, pourquoi n’aurait-il pas critiquer frontalement la conception de I’Ecriture

des juifs de son temps ?

De fait, la théorie de I’accommodation attribuerait a Jésus 1’un des péchés qu’il détestait le

plus : le péché d’hypocrisie, soit déguiser ce que 1’on ne croit pas.

1.4.3 Deux théories a refuser

Ces deux manieres d’échapper a la logique de la soumission a I’ Ancien Testament Parole de

Dieu consideérent que Jésus s’est trompé. Pour la premicre, Jésus €tait emprisonné dans une



conception propre aux citoyens juifs du ler siecle, pour la seconde, ¢’est délibérément qu’il
aurait endossé cette conviction de I’inspiration divine de I’Ecriture sans y croire. Les deux
doivent étre fermement refusées parce qu’elles mettent en doute I’intégrité, ’honnéteté et
I’autorité de Jésus, le Fils de Dieu. Jésus savait ce qu’il disait. Il pensait ce qu’il disait et ce
qu’il a dit correspond a la vérité. Nous devons donc le croire et ’enseigner également.

2. L’autorité du Nouveau Testament selon Jésus

Jésus ne s’est pas seulement soumis pleinement a 1’autorité de I’Ancien Testament, mais il a
aussi prévu et souhaité la rédaction du Nouveau Testament, parallélement a I’ Ancien
Testament. Il I’a encouragée afin d’enregistrer et d’interpréter ce que Dieu acomplissait au
travers de lui. Il I’a fait en formant et en équipant ses apotres.

2.1 Tous apétres

Pour saisir cela, il faut bien comprendre le mot « apotre » (apostollos). Le verbe d’ou est tiré
ce nom : « apostolo » signifie « envoyer ». Le mot « apostolos » est utilisé¢ une fois dans le
Nouveau Testament pour caractériser toutes les personnes envoyées par Jésus-Christ. Dans le
récit du lavement des pieds en Jean 13, Jésus affirme : « Celui qui est envoyé€ (apostolos)
n’est pas plus grand que celui qui I’envoie (pempsantos) » (Jn 13.16). Dans ce sens, nous
sommes tous envoyés-apotres dans le champ missionnaire de Dieu, mais personne n’est plus
grand que Jésus, le Seigneur.

2.2 Les apotres, des missionnaires en partenariat avec ’Eglise

Dans le Nouveau Testament, le mot « apotre » est aussi utilisé pour caractériser des personnes
envoyées par une Eglise dans une autre, afin d’y accomplir une mission particuliere. Ainsi
dans la deuxieme épitre de Paul aux Corinthiens (2Co 8.23), il est question de « apostolon
ecclesion », de délégués ou d’apdtres des Eglises chargés d’accompagner la collecte a
Jérusalem.

En Philippiens 2.25, Paul parle d’Epaphrodite comme son « frére, son collaborateur et son
compagnon d’armes » et « votre délégué-apdtre » (umon apostolon), donc 1’apotre ou
I’envoyé de I’Eglise de Philippes.

En résumé, une fois dans le Nouveau Testament le mot « apotre » est utilisé¢ pour parler de
tous les chrétiens comme des missionnaires, et deux ou trois fois pour parler d’envoyés ou
d’apdtres des Eglises. Le reste du temps, ce terme caractérise les 12 disciples de Jésus.

2.3 Les douze comme apotres
La plupart du temps dans le Nouveau Testament, le mot « apostolos » est utilisé pour
caractériser les douze disciples que Jésus s’est choisi afin de constituer son équipe de
compagnons avec lesquels il a vécu son ministeére. A ces douze ont été ajoutés apres la mort et
la résurrection de Jésus Paul et Jacques, le frere du Seigneur. Les deux sont appelés non pas
« apotres des Eglises », mais « apotres du Christ ».
Pour bien comprendre de quoi il en retourne avec le sens de ce mot « apotre » pour
caractériser la « garde rapprochée » de Jésus, il importe de rappeler le double arriére-plan de
ce terme :
1. L’arriere-plan prophétique : le mot « apotre » est I’équivalent du mot « prophéte »
dans I’Ancien Testament.
2. L’arriére-plan rabbinique ou le mot « apotre » est I’équivalent du mot « shaliach »,
représentant plénipotentiaire.
Dans le monde du Nouveau Testament, le mot « apdtre » intégre ces deux significations.

2.3.1 Le mot « apotre » dans le contexte de I’AT



L’envoi par Jésus de ses douze apdtres s’inscrit en résonnance a la dynamique prophétique de
I’ Ancien Testament ou le Seigneur envoie des messagers pour conduire son peuple. Ainsi le
Seigneur dit & Moise : « Je t’envoie vers le pharaon pour que tu fasses sortir d’Egypte les
Israélites, mon peuple » (Ex 3.10). Au prophete Esaie, le Seigneur dit aussi apres qu’il a
répondu positivement a 1’appel qui lui était adressé (« Je suis prét, envoie-moi ») : « Va, et dis
a ce peuple... » (Es 6.9). On pourrait mentionner encore la méme dynamique pour le prophéte
Jérémie...

Donc tout comme le Seigneur a envoyé des prophetes pour parler en son nom dans 1’ Ancien
Testament, Jésus envoie les douze pour parler en son nom. Les douze sont les équivalents des
prophétes de 1’ Ancien Testament et sont inspirés comme eux pour accomplir leur mission.
Voila le premier arriére-plan qui permet de mieux cerner ce qu’il y a derriére le terme

« apotre ».

2.3.2 Le mot « apotre » dans le contexte rabbinique

Le mot grec « apdtre » entre aussi en résonnance avec le mot « shaliach » qui était utilisé dans
le monde rabbinique pour parler de quelqu’un qui est envoyé par le conseil supréme, le
sanhédrin, pour prendre la parole ou enseigner. On disait que le « shaliach » incarnait la
personne qui I’envoyait. Par rapport au sanhédrin, ce messager était donc I’incarnation méme
de ce corps constitué. Dans 1’évangile de Luc au chapitre 6 (6.13), Jésus use en grec du terme
« apostolos » pour caractériser les douze qu’il a choisis. On peut imaginer qu’en araméen, il a
employé le terme « shaliach ». Les apotres deviennent donc ses porte-parole, ses
ambassadeurs, ses représentants autorisés, ses apotres envoyés par lui dans le monde. Aux 72
disciples qu’il envoie deux par deux en mission, Jésus va jusqu’a dire : « Celui qui vous
¢coute m'écoute, celui qui vous rejette me rejette, et celui qui me rejette rejette celui qui m'a
envoyé » (Lc 10.16). C’est dire que les disciples de Jésus, qu’ils soient apotres ou membres
des 72, sont revétus d’une autorité forte en son nom.

2.3.3 La triple singularité des apotres

Il est important de bien comprendre que les apotres choisis par Jésus sont au bénéfice d’une
triple singularité :

- Ils sont nommeés et consacrés par Jésus lui-méme. On a vu comment, dans les évangiles,
Jésus a choisi les douze et comment il leur a donné son autorité. Pour 1’apotre Paul, il n’en va
pas difféeremment. Lorsqu’en Actes 22 en présence du commandant de la garnison romaine de
Jérusalem, il raconte son expérience de conversion sur le chemin de Damas, il ne s’arréte pas
la. Paul poursuit son récit en disant que, quelque temps plus tard, de retour a Jérusalem, il fait
une expérience spirituelle dans laquelle il a entendu Dieu lui dire a lui personnellement :

« ego exapostelo se »... « Va, je vais t’envoyer au loin vers les paiens... » (22.21). Paul est
donc nommeé et consacré « apotre ». D’ailleurs, dans neuf de ses treize lettres, Paul commence
en parlant de lui comme quelqu’un d’appelé par Dieu a étre apotre de Jésus-Christ ou comme
apotre de Jésus-Christ par la volonté de Dieu.

- IIs devaient étre des témoins oculaires de Jésus. Jésus a appelé les douze afin qu’ils soient
avec lui. L’évangile de Marc (3.14) le dit fort bien : « Il désigna ainsi douze hommes qu’il
nomma apotres et qui devaient étre constamment avec lui... » (Semeur). Les apotres sont
donc choisis afin d’entendre ses paroles, de voir ses ceuvres et de pouvoir rendre compte et
témoigner de ce qu’ils voient. Dans I’évangile de Jean 15.27, on retrouve la méme idée. Jésus
parle du Paraclet (I’Esprit) qui doit venir et il dit aux apotres : « Et vous, a votre tour, vous
serez mes témoins, car depuis le commencement vous avez €té a mes cotés. » Les apotres ont
vu tout ce que Jésus a fait et sont donc a méme d’en parler et de le raconter.

Paul et Jacques n’ont pas été témoins oculaires du ministére de Jésus, mais ils ont été témoins
de la résurrection. Paul le dit dans la premiére épitre aux Corinthiens, il a vu le Ressuscité et,



tout comme Jacques, le frére du Seigneur, il a le droit d’étre appelé « apotre » (9.1 : « Ne suis-
je donc pas libre ? Ne suis-je pas apotre ? N’ai-je pas vu Jésus notre Seigneur ? » ; 15.6-8 :

« Apres cela, il a été vu par plus de cinq cents fréres a la fois, dont la plupart vivent encore
aujourd’hui — quelques-uns d’entre eux seulement sont morts. Ensuite, il est apparu a Jacques,
puis a tous les apodtres. En tout dernier lieu, il m’est apparu a moi, comme a celui qui suis
venu apres coup... »).

C’est pour cette raison que nous devons dire qu’il n’y a pas d’ap6tre aujourd’hui dans
I’Eglise. Plus personne n’est un témoin oculaire de la vie et de la résurrection de Jésus et ne
dispose de I’autorité d’un apdtre...

- IIs ont recu la promesse d’étre inspirés de maniére particuliére par le Saint-Esprit.
Dans ses discours d’adieu dans 1’évangile de Jean, Jésus a fait aux douze deux promesses
particuliéres. Tout d’abord le Paraclet qu’il va envoyer sur eux « vous rappellera tout ce que
je vous ai enseigné » (Jn 14.26). Ensuite, Jésus souligne qu’il a encore beaucoup de choses a
dire aux apotres et que le Saint-Esprit va les conduire dans la vérité et compléter
I’enseignement qu’il n’a pas eu le temps de leur transmettre (Jn 16.12-14).

Ces deux textes sont régulierement mal compris et mal appliqués. Nous nous les approprions,
alors qu’au premier chef, ce n’est pas ce que Jésus a voulu dire. Ces promesses sont faites aux
apotres dans leur mission de transmettre plus loin le message de Jésus. Il importe de ne pas
oublier le « vous » qui figure chaque fois dans ces versets. Contrairement a ce que 1’on
pourrait penser aujourd’hui, ces promesses ne s’adressent pas d’abord a ceux qui ont des
difficultés de mémorisation !

Les nombreuses mentions de ce « vous » soulignent que le Saint-Esprit va faire un travail de
révélation. Sa venue suppléera a I’absence de Jésus et permettra de mieux comprendre ce que
celui-ci a voulu dire aux apdtres. Dans la premiere promesse, le Saint-Esprit a un ministére de
rappel de la vérité et dans la seconde il va compléter la vérité. La premicre promesse est
accomplie dans la rédaction des évangiles, la seconde dans la rédaction des épitres
pauliniennes, par exemple.

3. L’aspect libérateur de I’autorité de la Bible
Dans le christianisme évangélique, 1’autorité de la Bible vaut comme un principe extérieur a
la foi. De maniere symbolique, il permet de rappeler 1’altérité de Dieu. La confession de
I’autorité de la Bible sur nos vies est le reflet du désir des évangéliques de fidélité a la foi
authentique. Il s’agit « de ne pas permettre a quoi que ce soit d’extérieur a I’héritage chrétien
de devenir la norme de ce qui est vraiment ‘chrétien’ »°.
Au cours de I’histoire, les Eglises sont devenues régulierement prisonnieres de 1’idéologie
dominante. Avec la conversion a la foi chrétienne de I’empereur Constantin, certains
théologiens ont développé une « théologie impériale », qui voyait dans I’Empire romain la
concrétisation des projets rédempteurs de Dieu (Eusébe de Césarée).
Durant les années 30 du siecle dernier, nombre de théologiens libéraux allemands ont salué
I’avénement d’Hitler comme une sorte de nouveau message que Dieu adressait a I’humanité
au travers de I’histoire allemande. Il a fallu des théologiens comme Karl Barth et Dietrich
Bonhoeffer pour promouvoir le refus de se soumettre a qui que ce soit d’autre qu’au Christ
vivant (Déclaration de Barmen, mai 1934).
Plusieurs formes de libéralisme théologique cherchent des normes pour la vie chrétienne dans
I’expérience ou la culture humaines. Souvent, ces formes de libéralisme ne reconnaissent
I’autorité de 1’Ecriture uniquement quand elle correspond a leur a priori ou entre en écho avec
ce qu’ils pensent déja. « Mais cette accommodation a la culture fait tout simplement de la

> Alister McGrath, La Vérité pour passion. Cohérence et force de la pensée évangélique, trad.
Christophe Paya, Charols, Excelsis, 2008, p. 74.



théologie chrétienne I’otage de I’idéologie dominante, a la maniére inquiétante de la situation
qui s’était développée durant la crise de I’Eglise allemande au milieu des années 30 »°.
Confesser 1’autorité de 1’Ecriture est profondément libérateur. Cela libére de 1’asservissement
aux modes culturelles et offre un cadre de référence pour évaluer ces mémes modes ou ces
pratiques culturelles. « En nous réclamant de la Bible, nous pouvons imiter le Christ, plutot
que la derniére fantaisie d’une culture fragmentée et confuse » .

4. Conclusion

4.1 Notre Seigneur Jésus Christ a souscrit a I’autorité de I’AT. Il a appelé a se soumettre a lui
et I’a confessé comme Parole de Dieu.

4.2 Le Seigneur a pourvu a la rédaction du Nouveau Testament en appelant ses apdtres et en
les équipant afin qu’ils enseignent et parlent en son nom. Le Nouveau Testament porte donc
aussi le sceau de son autorité.

4.3 Par conséquent, si nous souhaitons nous soumettre a I’autorité du Christ, nous devons
nous soumettre a I’autorité de la Bible. Si nous souhaitons entendre la voix du Christ, nous
devons écouter I’Ecriture au travers de laquelle il parle. La Bible est revétue en elle-méme de
I’autorité du Christ.

4.4 Confesser I’autorité de la Bible inscrit au coeur de la foi des évangéliques un principe
externe qui leur permet de jeter un regard critique sur la société et la culture dans laquelle ils
baignent.

4.5 L’ultime question que nous avons a nous poser est la suivante : a qui faisons-nous
confiance ? A Jésus-Christ, a notre raison, a la culture ambiante ou a I’Eglise ? Puisque nous
confessons le Christ comme le Seigneur, il ne devrait pas y avoir d’hésitation de notre part a
endosser ’attitude de Jésus a I’endroit de la Bible et a nous soumettre a sa Parole.

S Ibid., p. 76.
7 Ibid., p. 78-79.



