Revue réformée no 206

Les peines éternelles
Henri BLOCHER*

Qui parmi vous craint 1’Eternel,

En écoutant le voix de son serviteur?

Quiconque marche dans les tén¢bres

Et manque de lumicre,

Qu’il se confie dans le nom de I’Eternel

Et qu’il s’appuie sur son Dieu!

Voici: vous tous qui allumez un feu,

Qui formez un cercle de fléches ardentes,

Allez dans votre feu et dans la fournaise

Parmi les fleches ardentes que vous avez enflammées!
C’est par ma main que cela vous est arrivé;

C’est pour la souffrance que vous vous coucherez!
(Esaie 50:10-11%)

Mais Ou est donc passé [’enfer? La question fait le titre d’un livre, parmi plusieurs qui ont
récemment réagi a 1’éclipse, sinon a expulsion, du sujet’. Celui-ci tenait une place cardinale
dans la chaire chrétienne: I’ordre des « fréres précheurs » en était renommé, d’ou 1I’expression
de « prédication dominicaine », et les évangélistes protestants n’étaient pas en reste; c’est a
peine si on lui concede un strapontin, dans les Eglises les plus conservatrices elles-mémes. Le
débat de synthése a I’issue d’un colloque sur I’eschatologie organisé par une association
d’étudiants évangéliques dévoile I’embarras des orateurs quand la question leur est
directement adressée, et les tentatives d’évitement de certains’.

Trop, c’est trop! Certains ont tenté de répliquer. Dans le monde anglo-saxon, un fait
particulier a joué le réle du soufflet pour les braises: il est soudain apparu qu’une fraction
nombreuse de I’évangélisme britannique — peut-&tre jusqu’a la moiti¢ — s’était doucement
détachée de la conception orthodoxe (ou traditionnelle) des peines éternelles, pour adopter
I’annihilationnisme. Figures de proue de cette tendance: John Wenham, dont tous les
¢tudiants en théologie connaissent le cours de grec néo-testamentaire, et surtout John Stott,

« Monsieur Evangélique » pour le monde entier, qui s’était jusque 1a imposé une obligation de
réserve pour ne pas diviser les fideles. Deux vigoureux défenseurs de la foi, auxquels notre
dette de reconnaissance est incalculable!

L’annihilationnisme — le chatiment, a I’issue du Jugement dernier, consiste en
I’anéantissement du réprouvé — est la forme la plus modérée d’hétérodoxie. Il faut en donner
acte a John Stott. Comme doctrine, il laisse a peu prés intactes les structures de
I’enseignement chrétien et les motifs associés: souci de la justice rétributive, compassion pour
ceux qui se perdent et zele pour I’évangélisation. L’écart, cependant, ne tombe pas dans la
catégorie des adiaphora, ni méme, je le crains, parmi les questions secondaires desquelles la
discipline de I’Eglise n’a pas a connaitre.

Le dogme, qui figure déja dans le Symbole dit d’ Athanase (Quicumque vult)* énonce que
certains hommes subiront perpétuellement une peine consciente, chatiment de leur péché.



L’expression vient de Matthieu 25:46 (chatiment et peine ou peines sont pris comme de purs
synonymes), le Nouveau Testament proposant diverses formules imagées, comme celles de
feu éternel, géhenne, téncbres extérieures, lac ardent de feu et de soufre, et seconde mort.

I. Le débat sur les données

L’interprétation des textes bibliques mérite toute priorité. Il n’est possible, dans le cadre de la

présente étude, que de résumer les arguments pour et contre, en prenant appui sur des travaux
Jon] 5

anterieurs=.

La premiére critique s’attaque au « perpétuellement », dans 1’énoncé du dogme, en ce qu’il
implique d’illimitation et de statut ultime. Le langage de 1’Ecriture devrait se comprendre
d’une période seulement, et non pas de la destination finale. L adjectif qu’on traduit

« éternel », aionios, dérive du mot aion, age ou siccle, et son sens ne comporte pas la
composante d’une durée sans fin; il a sans doute une nuance plus qualitative que quantitative,
signifiant ’appartenance a « 1’age qui vient », sans exclure un changement ultérieur’. Divers
auteurs ont joué avec 1’idée d’une « deuxieme chance » offerte apres la mort, au terme d’un
délai variable, comme aujourd’hui I’évangélique libéralisant Clark Pinnock’ou le théologien
« cecuménique » en chemin vers 1I’évangélisme Gabriel F ackre®. La thése invoque la
prédication « aux esprits en prison », autrefois désobéissants (1 P 3:19), et I’Evangile annoncé
aux « morts » dans le paragraphe suivant (1 P 4:6).

Une exégese mieux aiguisée transperce la lecture inadéquate qui fait recourir a ces deux
derniers passages. La prédication aux esprits doit s’entendre ou bien de celle dont fut
responsable Noé, « prédicateur de la justice » par I’Esprit du Christ, aupres de ses
contemporains (aujourd’hui emprisonnés dans « 1’état intermédiaire »), ou bien, comme les
meilleurs interprétes 1’établissent (Dalton, France, Bénétreau), de la proclamation de sa
victoire par le Christ lors de son ascension, aux esprits malins vaincus et dans les « lieux
célestes »; aucune seconde chance de salut pour des humains dans I’au-dela. La logique de la
suite est encore plus certaine: les « morts », aujourd’hui tels, ont été « évangélisés » de leur
vivant, et ’apotre a pour but de marquer qu’ils ne le furent pas en vain — les premiers déces
dans la communauté chrétienne, tendue vers une fin du monde qu’on s’imaginait toute
proche, avaient jeté le trouble. Pierre ne peut donc étre cité comme témoin d’une doctrine de
la seconde chance post mortem, et rien de biblique, nulle part, ne va dans ce sens. Tout
I’accent porte sur I’'urgence de répondre a 1’appel, car c’est aujourd ’hui que la grace est
offerte, avec la terrifiante menace du trop tard (2 Co 6:2; Hé 3:13 et 4:1, ¢f- 9:27 et 10:27).

Aion, certes, signifie d’abord un « dge », comme ’hébreu ‘6lam qu’il traduit, et comme aussi
la racine latine de notre mot « éternel » (aevum). On peut admettre que le qualificatif aionios
évoque en premier lieu les modalités de I’age qui vient. Mais la conclusion que I’on tire de
ces faits avérés est abusive. Dans [’usage grec (et parallelement dans les autres langues), les
termes signifient aussi I’éternité, sans aucune ambiguité; il n’y a pas d’autre expression qui en
exprime mieux 1’idée. La preuve qu’aionios veut dire « éternel » quand il caractérise le
chatiment est surabondante. On peut la recueillir de I’emploi de formules superlatives, aux
siecles des siecles (comme en Ap 14:11), forgées pour communiquer le sens de la plénitude
infinie. Joue de méme la symétrie avec la béatitude des élus (Mt 25:46), dont nul ne
contestera la perpétuité. Négativement, mais le silence est ici significatif, il n’est jamais
question d’un terme au chatiment infligé. Au contraire, I’idée qu’il continue sans fin, sans
cesse, se pergoit distinctement dans les formules répétées du feu qui ne s’éteint pas, du ver qui



ne meurt pas. Il faut s’approcher du Nouveau Testament avec un violent a priori contraire
pour ne pas y voir la durée illimitée attribuée aux peines des impénitents.

La deuxiéme stratégie respecte la force naturelle des mots aion et aionios, mais la réserve aux
conséquences, au resultat, de I’infliction punitive. Le chatiment implique la cessation de
I’existence, et cette cessation est pour toujours, éternelle. Le premier et le principal argument
avance est qu’il s’agit du sens obvie ou normal des mots qu’emploie I’Ecriture: mort, ruine,
perdition, destruction, comme des images, en particulier celle du feu. Edward Fudge en fait le
titre de son puissant plaidoyer: Le Feu qui consume’. Sodome et Gomorrhe n’existent plus,
elles dont le chatiment offre I’exemple (ou le paradigme, deigma) du feu éternel (Jude 7); la
justice rétributive du Seigneur fera des nations punies qu’elles soient « comme si elles
n’avaient jamais existé » (Ab 16). Un deuxieme argument, plus strictement conditionnaliste
qu’annihilationniste'’, souligne que I’immortalité ou incorruptibilité appartient a Dieu seul (1
Tm 6:16) et n’est conférée aux humains que par la grace de ’Evangile (2 Tm 1:10): c’est par
infiltration de platonisme paien qu’on a tant parlé dans 1’Eglise de I’immortalité de I’ame,
comme d’un attribut impliqué par son essence.

Le deuxiéme argumentaire critique montre plus de consistance que le premier. Il nous avertit
utilement contre les conceptions naives ou paiennes de la « survie » dans I’au-dela. Les
humains, livrés a leurs angoisses, ont voulu se persuader que la mort n’est pas vraiment
mortelle; le réalisme biblique fait, a cet égard, antithese (une raison pourquoi I’ Ancien
Testament reste si discret sur 1’au-deld, au contraire des textes mésopotamiens ou égyptiens).
Mais ’erreur qui vicie I’effort démonstratif d’un Fudge, c’est la confusion entre la mort et la
non-existence; elle procede pour une part d’une lecture trop rigide des métaphores (la ruine,
strictement, n’anéantit pas, mais désorganise, défait), et, d’autre part, d’'une pétition de
principe associée a une intuition passionnément retenue. Qu’on analyse la notion de mort (de
la premiére mort, a partir de laquelle se forme le concept ensuite transposé pour la seconde
mort), et I’on verra qu’elle est, pour I’ Ancien Testament déja, une forme d’existence, marquée
par la coupure des liens et I’incapacité d’agir (« retranché de la terre des vivants »; le théme
de la disparition concerne précisément la scéne des vivants). L’évocation dushe 6/, en Esaie
14 ou Ezéchiel 32, ne laisse aucun doute. Fudge ignore superbement le judaisme inter-
testamentaire, pour lequel la doctrine d’un chatiment perpétuel se dessine nettement : des
adversaires du Seigneur, Judith, par exemple, déclare qu’« ils pleureront dans la souffrance a
toujours » (16:17, klausontai en aisthesei héos aionos). Harmon reléve que Fudge doit faire se
succéder la souffrance (qu’il conserve pour une durée limitée, afin de sauvegarder la
gradation des peines) et I’annihilation, alors que 1’Ecriture ne suggeére rien de pareil mais fait
de la destruction méme le chatiment douloureux''. Aucun des textes allégués pour
I’anéantissement ne requiert ce sens'2. Prétendre, devant Apocalypse 14:11, que seule la
fumée du tourment dure aux siecles des si¢cles et non pas le tourment lui-méme, ¢’est une
étrange esquive; elle est d’autant plus vaine que la clause est aussitot expliquée en termes
d’expérience continue des damnés: ils n’ont de tréve ni jour ni nuit.

La formule « immortalité¢ de I’ame », non-biblique, mérite d’étre critiquée. Elle préte pour le
moins a malentendu; en toute rigueur, elle est méme fausse dans sa subtile négation de la
mort. Mais cela n’empéche pas I’Ecriture d’enseigner I’existence continuée dans la mort
méme des hommes rebelles a Dieu. Dieu, en maintenant cette existence, honore la
responsabilité (faculté de lui répondre) liée a la création en image de Dieu: c’est pourquoi il y
a une suite a I’événement de la mort, qui n’est un « point final » que pour I’apparence
terrestre, a savoir 1’état intermédiaire pour « les garder punis »(kolazoménous terein, 2 P 2:9)
en attendant le jugement, puis la résurrection « pour la honte éternelle », puis le jugement,



puis le chatiment final. La destination parait solidaire du privilége de I’image de Dieu,
puisqu’elle distingue I’homme de I’animal: le « souffle » (ou esprit, riiah) de ’homme monte
vers le Créateur alors que celui de la béte descend et se dissipe (Qo 12:7, répondant au doute
et a la question de 3:19-21).

Les auteurs « libéraux » conviennent souvent de ce qui vient d’étre rappelé. S’ils restent
attachés a I’Ecriture, cependant, et ne tolérent pas le dogme des peines éternelles, ils operent
une remise en cause « herméneutique ». C’est le mode indicatif du futur subiront, dans la
définition, qui devient la cible de la contestation. Ce qui parait prédiction, dans 1I’Ecriture, doit
en vérité se comprendre comme simple avertissement. Origéne, déja, insinuait cette facon de
lire « dé-réalisante »', tandis qu”Augustin attribue le stratageme aux chrétiens laxistes de son
temps (ceux que I’histoire des dogmes a nommeés les « miséricordieux »), pour qui les
menaces sont dites terribilius quam verius™*. Beaucoup de catholiques modernes suivent cette
voie, surtout depuis 1’étude si fameuse de Karl Rahner sur « I’herméneutique des affirmations
eschatologiques »>. Ce traitement des textes sur le chatiment final s’adosse fort souvent & une
option fondamentale sur la nature du langage « religieux », dont la portée est existentielle et
s’¢loigne de I’information objective, et sur la médiation, au coeur de ce langage, de

« représentations », images pour dire indirectement 1’indicible, dont il faut extraire le « sens »
a grande distance de 1’accueil au premier degré, naif ou « fondamentaliste ». Ce dernier mot
dénote I’horreur ultime.

L’axe herméneutique recoupe celui de I’'universalisme, au sens de I’espoir que tous les
humains, numériquement considérés, seront sauvés, aucun damné a la fin. Plusieurs estiment
encore qu’on peut attribuer a 1’apotre Paul, sinon au reste du Nouveau Testament, cette « plus
grande espérance »: n’affirme-t-il pas que « la justification qui donne la vie s’étend a tous les
hommes » (Rm 5:18), et que « Dieu a enfermé tous les hommes dans la désobéissance pour
faire miséricorde a tous » (Rm 11:32)? N’annonce-t-il pas que « tous revivront en Christ » (1
Co 15:22)? N’enseigne-t-il pas, surtout, que le Christ a réalisé le projet divin « de tout
réconcilier avec lui-méme, aussi bien ce qui est sur la terre que ce qui est dans les cieux, en
faisant la paix par lui, par le sang de sa croix » (Col 1:20)? D’autres textes encore sont cités,
comme Philippiens 2:10s et 2 Corinthiens 5:19, et, en dehors du corpus paulinien, Jean 12:32,
1 Jean 2:2, et, bien sir, ceux qui proclament I’amour de Dieu pour tous, sa volonté salvifique
universelle (« il ne veut pas qu’aucun périsse », 2 P 3:9).

Le discours a de quoi séduire. Il met en valeur, je le conceéde volontiers, des faits et des
accents bibliques quelque peu négligés par la tradition orthodoxe. L’ intention des textes doit
étre prise en compte et les images interprétées. Surtout le theme de I’« universel » résonne
glorieusement dans 1’Ecriture et le veeu du salut de tous absolument fait a bon droit vibrer
notre cceur. Je m’avoue ému par le poeme In Memoriam du poéte romantique Alfred
Tennyson (1809-1892), apres la mort, a vingt-deux ans, de son plus cher ami, son autre lui-
méme, Arthur Hallam:

The wish, that of the living whole
No life may fail beyond the grave,
Derives it not from what we have

The likest God within the soul ?



[ stretch lame hands of faith, and grope,
And gather dust and chaff, and call

To what I feel is Lord of all,

And faintly trust the larger hope™®.

Les données scripturaires résistent, cependant, au détournement de sens conforme a nos
désirs. L’ interprétation universaliste du Nouveau Testament doit étre considérée comme une
méprise réfutée’’. Richard J. Bauckham (un connaisseur!) peut écrire qu’au XX° siécle,

« ’exégese s’est retournée de facon décisive contre le plaidoyer universaliste »%.Sil’on tient
compte du contexte, aucun des textes allégués ne parle de la totalité quantitative de tous les
individus, sauf Philippiens 2 et Colossiens 1. Mais, dans ces deux passages, il ne s’agit pas de
I’attribution du salut. Comme I’ont discerné des exégetes qui ne se rattachent pas a
I’orthodoxie, « réconcilier » n’a pas (en Col 1) le sens de sauver et pardonner, mais de
restaurer |’ordre ou chacun a sa place selon la justice et la sagesse divine, de rétablir
[’harmonie et dans |’harmonie, pour toutes les créatures (y compris les puissances et

. . , . o R , . 19
dominations célestes), de pacifier le territoire ou la révolte a fait ses ravages .

L’intention de pousser a la décision, I’usage, méme, du ressort de la peur, peuvent étre

2 2 b b
reconnues dans les textes bibliques: la peur, en effet, est saine, et salutaire, quand elle
représente la prise au sérieux d’un danger réel et qu’elle dissipe 1’inconscience ou les illusions
du « divertissement » pascalien! Mais le sophisme consiste a opposer la fonction
d’avertissement et I’information objective. Ces deux choses, au contraire, vont ensemble:

b b

parce que I’« enfer » est réel, quittez-en, de toute urgence, le chemin! D’autre part, on
n’observe pas la corrélation exclusive avec ’avertissement aux opposants que I’argument
« herméneutique » impliquerait; au contraire; le chatiment des impénitents est enseigné aux
croyants, pour leur consolation (par exemple 2 Th 1:5ss). Quant a la thése sur la portée
purement existentielle ou pratique de tout langage religieux (a supposer qu’on sache ce que
c’est!), elle soumet I’Ecriture a des choix philosophiques qui lui sont étrangers. Ainsi le
croyant soucieux de respecter entie¢rement I’Instruction inspirée de Dieu ne peut pas se
rassurer a bon compte: la Bible enseigne bel et bien les peines éternelles.

I1. Le débat sur les principes

La théologie ne se borne pas a la collecte des textes ni méme a leur interprétation, elle cherche
a suivre la pensée, selon I’'une de ses plus hautes définitions: penser les pensées de Dieu apres
lui, aprés qu’ils les a révélées. Le débat se poursuit donc au plan des thémes-clés, des theses
théologiques déterminantes et de leur « logique ».

A cet égard, le dogme des peines éternelles parait incompatible avec 1’amour, I’amour de
Dieu qui se déclare en faveur de tous les hommes, et ’amour que les élus ont et garderont
pour leurs proches — qu’ils devraient avoir, selon le commandement, pour les lointains aussi.
Comment pourraient-ils gotter la félicité parfaite tout en sachant que leurs bien-aimés
subissent une torture sans fin? Cette objection n’est pas nouvelle; le XX° siécle s’est
seulement signalé par la virulence de I’expression, avec la dénonciation d’un Dieu cruel,
tyrannique, sadique, pire qu’un Adolf Hitler.



Au moins dans 1’économie affective, c’est la plus grande difficulté de la doctrine orthodoxe. I1
me semble juste de 1’éprouver; dans notre situation, il ne nous sied pas de précher le dogme
autrement qu’avec larmes. Et je ne prétends pas la dissoudre rationnellement, alors qu’elle
tient de si pres au « mystere opaque » de la « permission » divine du mal. C’est la confiance
docile du simple disciple, dans le respect du révél¢, a laquelle je veux me tenir. Marchant
dans les téncbres de cette question, avouant que je manque de lumiére, je veux me contenter
d’écouter son Serviteur et de m’appuyer sur mon Dieu (Es 50:10). Ma foi tremblante et nue
repose en un Dieu que je sais plus sage, et plus amour, infiniment plus amour qu’aucune de
mes notions de I’amour n’a jamais pu en réver. Le fatal glissement dans le poéme de
Tennyson est 1’attribution de I’autorité supréme a « ce qu’il sent » (what I feel is Lord of all).
Le vrai Dieu ne se mesure pas a cette aune; et nous ne disposons pas de I’amour de Dieu
comme d’une donnée de nos équations théologiques. Il convient peut-Etre d’ajouter que le
sentiment de supériorité morale que nos contemporains éprouvent a I’égard des générations
chrétiennes d’autrefois devrait s’accompagner d’autres preuves pour qu’on ne le soupgonne
pas d’outrecuidance facile...

Une réflexion peut aider. Le chatiment n’apparait pas dans 1’Ecriture comme quelque chose
d’étranger a ’acte, qui pourrait tomber ou ne pas tomber au gré du « caprice » du Seigneur. Il
constitue la moisson des semailles de la vie. Chacun regoit « les choses [faites] par le corps,
selon qu’il a agi » (2 Co 5:10, littéralement). Les rebelles vont dans leur feu, qu’ils ont eux-
mémes allumé (Es 50:11). Le chatiment suit I’acte comme par conséquence logique, et c’est
une imagination par trop anthropomorphique que celle de la non-infliction sans une
transaction objective qui la rende possible.

L’apologétique orthodoxe, depuis le XIX® siécle, greffe un argument « libertaire » sur les
considérations précédentes. Si I’amour de Dieu ne tire pas de I’enfer ceux qui s’y trouvent,
c’est que la liberté des damnés 1’exclut, au degré le plus élevé qui soit concevable: dressés
dans la haine la plus intense du Seigneur, écumant de rage contre lui, ils le rejettent de toute
leur énergie; le ciel leur serait un plus grand supplice; contre une telle volonté libre, Dieu lui-
méme ne peut rien. Cette pensée devenue commune a connu 1’un de ses plus grands
prédicateurs en William G. T. Shedd, et C. S. Lewis lui a fait place®”; elle est largement
répandue. Aucun indice en faveur de cette vision ne ressort, cependant, de I’Ecriture, et les
propositions qui seront esquissées plus bas en prennent plutot le contre-pied.

Ce qui autorise le discours « pathétique » sur I’amour excluant les peines éternelles, c’est le
rejet de la « raison » classique du chatiment: la nécessité de satisfaire la justice. Le rejet du
dogme accompagne les attaques contre le principe de la justice rétributive, soit qu’on le
supprime entierement avec de larges secteurs de la pensée contemporaine et la « sensibilité »
humaniste (d’ou la crise du droit pénal), soit qu’on nie sa pertinence pour les rapports entre
Dieu et ’humanité. Le théme qui se conjugue aisément est celui de la faiblesse humaine, de
tous les conditionnements et mécanismes inconscients qui déterminent les conduites: celui qui
en prend conscience ne peut plus donner a la responsabilité individuelle assez de consistance
pour qu’elle mérite une éternité de tourments.

Les critiques de la rétribution tombent dans trop de paralogismes pour nous impressionner
longtemps. Opposer une justice « hébraique », qui ne serait pas rétributive a la justice

« latine » évacue de nombreux textes clairs. Présenter la « vengeance » divine comme
contraire a I’Evangile, c’est s’en faire une image anthropomorphique inacceptable, et c’est
ignorer que le théme tient une grande place dans le Nouveau Testament (si nous n’avons pas a
rétribuer les offenses qui nous sont faites, ¢’est que Dieu s’en occupe, Rm 12:19). Méme la



tentative séduisante de Paul Ricceur construisant une sphére de validité limitée pour la
rétribution échoue?. La consistance du monde spirituel-moral, la fidélité du Dieu qui « ne
peut pas se renier lui-méme » exigent le moment rétributif de la justice.

Le discernement de la faiblesse humaine a plus de force persuasive. Mais 1I’Ecriture n’a pas
attendu nos sciences psychologiques et sociologiques pour nous assurer que Dieu « sait de
quoi nous sommes formés, Il se souvient que nous sommes poussiere » (Ps 103:14). Notre
fragilité est réelle, elle affecte notre responsabilité, et Dieu en tient trés exactement compte.
Elle ne nous excuse pas pour autant. L’autre dimension de la créature humaine, créée en
image de Dieu, sa « transcendance » a I’égard du terrestre (« Il a mis 1’éternité dans leur
ceeur », Qo 3:11), et qu'une phénoménologie de 1’existence humaine fait aussi apparaitre,
implique une responsabilité qui demeure.

Derniere critique théologique majeure, plusieurs objectent que le dogme consacre la défaite,
au moins partielle de Dieu, qui devra tolérer toujours une province révoltée, qu’un dualisme
sans résorption jamais dément alors le monothéisme, le Dieu tout en tous — puisque le mal
subsiste éternellement.

Une apologétique orthodoxe courante, liée a I’argument libertaire, concéde que Dieu ne
triomphe pas partout®?, mais transfigure 1’échec en signe du « risque » pris par Dieu en
suscitant, face a lui-méme, une liberté capable de 1’aimer. L’Ecriture ouvre-t-elle la voie a
cette pensée? On ne peut prétendre la lire qu’entre les lignes! Tout ’accent de son
eschatologie porte sur la victoire, intégrale, de Jésus-Christ. C’est un triomphe et régne absolu
que I’Apocalypse attribue a I’Agneau. Qu’il n’ait pas pleinement réussi a remplir sa mission,
qui était de « défaire les ceuvres du Diable » (1 Jn 3:18), n’est suggéré nulle part, et le
chatiment doit marquer le défaite I’ Adversaire puisqu’il est le chatiment préparé pour lui (Mt
25:41 ; Ap 20:10; ¢f. Rm 16:20).

I11. Perspectives proposées

Les réticences devant I’argument « libertaire » et les théses connexes conduisent a la
proposition décisive: dans 1’état final, le péché ne se commettra plus. Loin d’étre un lieu de
révolte exaspérée, la « géhenne » (la vallée ou s’accomplit le jugement, Jr 19:2ss) porte le
coup d’arrét éternel a I’abus qu’ont fait les hommes de leur liberté créaturelle.

La preuve biblique se trouve principalement dans 1’affirmation de la totale victoire. Si tout
genou fléchit et toute langue confesse la Vérité (Ph 2), si Dieu « réconcilie » tous les étres de
I’univers, il devrait étre clair qu’ils ne perséverent pas dans leur révolte. Ils le font sous la
contrainte, certes, mais c’est la contrainte spirituelle de la Vérité enfin dévoilée: dans la
lumiére du Jugement, la lumiere du Jour, ils ne peuvent penser autrement (et la « volonté » ne
peut se dissocier entierement de la pensée). Les textes qui laissent entrevoir ce qu’il en est de
I’au-dela, ensuite, ne sont guere explicites, mais tous les indices vont dans la direction de la
proposition. Les ames au she 6/ reconnaissent la justice du traitement qu’elles subissent (Es
14:10, 16s. ou Ez 31:16 et 32:31). Leur « repos » ne suggere aucune activité¢ pécheresse (Jb
3:17s.). La honte ou « confusion de face » associée a la condamnation (et le terme est repris
en Dn 12:2 pour le sort final) se préte a I’idée de I’intériorisation du jugement, que le
condamné s’applique lui-méme. La parabole de Luc 16:19ss, méme si c’est une parabole,
présuppose un enseignement eschatologique (il serait trompeur que les éléments principaux
en soient des enjolivures paraboliques); or le « mauvais riche », loin de pécher encore se
montre lucide sur sa conduite passée et désireux d’en détourner ses fréres. Tout le contraire de



ce que prétend un Shedd et tant d’autres! Le fait qu’il ne s’agisse pas encore de 1’état final,
mais seulement de son anticipation, renforce la preuve: a fortiori cette attitude soumise doit-
elle prévaloir apres le Jugement.

Les métaphores se comprennent aisément de cette fagon. Les grincements de dents n’ont pas a
étre dirigés contre Dieu: avec les pleurs, ils signifient le regret radical d’avoir si mal usé du
don de la vie terrestre. Nous parlons d’un remords « cuisant » et « rongeur »: les figures du
feu inextinguible et du ver permanent, quoiqu’elle signifient d’abord 1’état de mort (elles
viennent d’Es 66:24, qui parle de cadavres), peuvent évoquer le remords, c¢’est-a-dire un
acquiescement au jugement porté sur le péché.

L’analyse théologique converge avec ces preuves et indices. L’inoui, I’impensable

« métaphysiquement », c’est que le pécheur apres avoir désobéi puisse continuer de le faire un
seul instant. Il n’existe que par Dieu et « en Dieu » (Ac 17:28), il dépend entierement du
Créateur pour le moindre de ses gestes et pour I’énergie méme qu’il dépense en agissant mal,
et il nargue le Seigneur, il bafoue son Nom glorieux, il émet la puanteur de sa souillure devant
le Trés-Haut et Tres-Saint, et encore, et encore! Cet inimaginable est le prodige de la patience
(cf- Rm 9:22). Mais la patience, de par sa notion méme, n’a qu’un temps. La fin du Dernier
Jour est la fin de la patience. Et quand la patience est venue a son terme, il ne saurait étre
question d’une créature continuant a pécher.

Saint Augustin avait su le dire: le réprouvé ne sera plus capable de pécher®. Mais bien peu
saisissent la portée de cette vérité. Elle requiert qu’on affirme I’accord des réprouvés avec
Dieu lui-méme, car tout écart, a chaque nouvel instant, serait un nouveau péché. Le remords
final est perception de la pure vérité. Le pocte anglican Edward Young (1683-1765) 1’énonce
dans le style de son époque:

For what, my small philosopher, is hell?
'tis nothing but full knowledge of the truth®.

Ce discernement permet de mieux comprendre que les condamnés ne puissent rien vouloir
d’autre que leur chatiment, qui les rétablit dans I’ordre de Dieu dont ils reconnaissent
désormais la « justesse » parfaite, et qu’en cela ils glorifient ou « sanctifient » le Seigneur
(comme le fait celui qui est jugé, Ez 38:16, cf. Es 5:16).

La seconde proposition aide a concevoir comment 1’accord, la « confession » de la vérité,
caractérise un état d’exclusion « loin de la face du Seigneur »> : [’état de condamnation est
fixe. 1l faut donner son poids a I’expression déterminante de seconde mort. 11 s’agit de mort
éternelle, comme d’ailleurs le texte-source d’Esaie 66:24 le met en valeur. Or la notion
biblique de la mort implique le caractére final irrévocable dans la paralysie totale,
I’impossibilité d’agir, la coupure de la communication — ce qui vaut déja de la premiere mort
vaut absolument de la seconde. La rigidité cadavérique, rigor mortis, trouve 1a son équivalent
éternel.

Inutile de souligner I’incapacité qui est la notre d’imaginer cet état, car nous ne connaissons
I’existence que dans la vie (méme affaiblie par le péché). La mort signifie qu’aucun
changement ne peut plus se produire, que rien de nouveau ne peut arriver. L inscription a la
porte de I’Enfer de Dante est exacte: « Vous qui entrez ici, abandonnez toute espérance »; il
n’y a plus d’espérance car il n’y a plus d’avenir (rien a venir). C’est pourquoi il est insensé de



plaider que Dieu devrait accorder une seconde chance, etc.: mais ces personnes sont mortes,
c’est fini.

C. S. Lewis est parvenu trés pres de ce discernement. Réfléchissant au théme biblique de la
destruction comme signalant un aspect du chatiment, il avance la catégorie de 1’avoir été. « Si
une ame peut étre détruite, demande-t-il, ne doit-il pas exister un état correspondant au fait
d’avoir été une 4me humaine?”°Et il continue: « Ce qui est précipité (ou qui se précipite) en
enfer, ce n’est pas un homme, ce sont des restes. »*'Le langage de I’Ecriture conduit a dire
que la vie dont a bénéficié I’individu est alors passée. 1l existe en relation avec ce passé,
portant le poids de sa responsabilité, fixé dans la conscience finale d’avoir vécu a contresens;
d’accord avec Dieu, il abhorre ce qu’il a été (Dn 12:2), et c’est son tourment fixe dans une
durée sans devenir; il sait seulement, puisqu’il ne peut plus ignorer la vérité, qu’il est par la-

méme rendu a I’ordre des créatures et contribue par son exclusion a « sanctifier » le Seigneur.

L’avantage d’une telle perspective, outre qu’elle permet de proclamer 1’entiére victoire du
Christ, est de faire ressortir comme une €vidence la justice du chatiment et sa parfaite
proportion avec la responsabilité: il s’agit précisément de percevoir la vérité de la conduite
passée. Il apparait aussi (de facon presque certaine) que le chatiment est objectivement (et
donc subjectivement, pour toute créature) préférable au néant. Certains auteurs ont déja
affirmé cette préférence, méme avec la représentation courante des peines éternelles, tant ils
sentent contraire au statut de I’humanité une simple annihilation; I’élucidation proposée
confirme cette intuition. Jésus a dit du réprouvé qu’il elit mieux valu pour lui de n’étre pas né
(comparant son sort a celui de I’enfant mort dans le sein de sa meére), et non pas qu’il et
mieux valu ne pas avoir ézé.

Au-dela, la foi nue et tremblante peut seule aller plus loin, toute imagination perdant pied.
Comment les peines éternelles sont-elles compatibles avec I’amour de Dieu et celui des €lus
pour les autres? L’¢limination du faux scandale d’images inadéquates nous aide seulement a
croire, selon la parole de Julienne de Norwich, qu’en vérité All shall be well and all shall be
well and all manner of things shall be well™.

* H. Blocher est professeur de théologie systématique a la Faculté libre de théologie
évangélique de Vaux-sur-Seine.

1 Bible a la Colombe

2 J. Blanchard, Ou donc est passé [’enfer ? (Chalon-sur-Sadne, Europresse, 1993), version
francaise de Whatever Happened to Hell ? Le méme titre, en anglais, avait déja servi a J. E.
Braun en 1979 (Nashville et New-York: Thomas Nelson Pu

3 Hokhma, n° 62, 6, 81s., la question posée étant « Quid de la réalité de ’enfer? ». Elian
Cuvilier déclare: CC’est question a laquelle donc je ne peux pas répondre », aprés une phrase
selon laquelle il ne peut « pas dire que tout le monde sera sauvé, parce que pour un juif, dire
qu’Hitler sera sauvé serait un scandale. » F. de Coninck en appelle a une évolution ou

« dynamique interne » dans la Bible, qui réduit progressivement puis supprime tout a fait la
part de la vengeance, pour conclure : « J’ai tendance a considérer, mais sur ce sujet on en est
réduit aux hypothéses, que les images de 1’enfer sont un stade dans cette dynamique et
qu’elles s’adressent particulierement a des personnes qui souffrent présentement »; il ajoute:



« A titre personnel, j’ai du mal a concevoir un camp de concentration éternel. » C. Baecher
résiste davantage et veut faire « une différence entre vengeance et rétribution »; il insiste
cependant sur I’expérience présente, au plan éthique — « le discours de Jésus sur la Géhenne
dans des situations trés concrétes s’éloigne du discours sur I’enfer comme ce qui serait
seulement a venir. »

4 Art. 39: Et qui bona egerunt, ibunt in vitam aeternam, qui vero mala,in ignem aeternum.

5 Jeune apprenti théologien, j’ai recu une aide précieuse de la série d’articles de Jean
Cruvellier, CLa notion du chatiment éternel dans le Nouveau Testament » dans la revue
Etudes Evangéliques (14: 1-2, 3,4, 1954, et 15/:1, 1955), et je m’en suis servi pour mon
article CLa doctrine du chatiment éternel », Ichthus, n® 32, avril 1973, 2-9. Plus récemment,
j’ai vivement apprécié I’apport de Kendall S. Harmon, CThe Case Against Conditionalism: A
Response to Edward William Fudge », in Universalism and the Doctrine of Hell, Papers
presented at the Fourth Edinburgh Conference in Christian Dogmatics, 1991, sous dir. Nigel
M. de S. Cameron (Carlisle et Grand Rapids: Paternoster & Baker, 1992), 193-224, ouvrage
ou s’affrontent des théses contraires, avec ma contribution CEverlasting Punishment and the
Problem of Evil »,

6 Pour un plaidoyer typique et compétent, on peut voir Marvin R. Vincent, Word Studies in

the New Testament, vol. IV, (Grand Rapids: Eerdmans, '*"""¢imp), 58-

7~ Toward an Evangelical Theology of Religions », Journal of the Evangelical Theological
Society (33, 1990), 368 (« based on the reasonable assumption... »)

8 Ecumenical Faith in Evangelical Perspective (Grand Rapids: Eerdmans, 1993).

9 The Fire That Consumes. A Biblical and Historical Study of Final Punishment (Houston:
Providential Press, 1982).

10 Sur cette distinction, Harmon, op. cit., 196ss. Il note que Fudge se dit conditionnaliste et
non pas annihilationniste, et Stott, vigoureusement, 1’inverse, alors que leurs positions sont en
fait trés proches.

11 Ibid., 210ss.

12 Pour prendre ceux que nous avons cités, Jude 7 parle du feu de Sodome comme du deigma
(exemple, ou indice, ou preuve) du feu éternel — illustration qui n’est pas, comme telle,
¢ternelle. Abdias 16 parle de « nations », insére un « comme » qui met distance (« elles seront
comme si elles n’avaient pas été », w’hayii k°l6” hayii, n’est pas forcément équivalent a « elles
ne seront plus », et le point de vue n’est pas précis¢), et indique qu’elles boiront la coupe de la
colere divine de fagon perpétuelle (tamid)!

13 Kata Kelsou (Contre Celse), 1. V, ch. 5: « L’Ecriture s’adapte comme il convient a la
multitude de ceux qui doivent la lire: elle parle obscurément de choses tristes et sombres pour
faire peur a ceux qui ne peuvent pas autrement se détourner (eis phobon ton me dunaménon
allos épistrépsein) des flots de leurs péchés. » J’ai été conduit a ce passage par la mention de
J. Tixeront, Histoire des dogmes dans [’antiquité chrétienne. I : La théologie anténicéenne

(Paris: Lecoffre-Gabalda, 1930'?), 328.



14 Enchiridion (Manuel), X1X, 112.

15 « Principes théologiques relatifs a I’herméneutique des affirmations eschatologiques »,
trad. Robert Givord, Ecrits théologiques, t. IX, (Bruges: Desclée de Brouwer, 1968), 139-170.

16 Cité par J. Braun, op. cit., 50. La traduction servilement littérale donnerait: « Le veeu que,
de I’ensemble vivant, aucune vie ne manque au-dela de la tombe, ne dérive-t-il pas de ce que
nous avons de plus semblable a Dieu en (notre) ame? Je tends d’infirmes mains de foi, et
tatonne, et recueille de la poussicre et de la balle, et j’en appelle a ce que je sens étre le
Seigneur de tout, et je me fie faiblement a I’espoir plus grand », c’est-a-dire universaliste.

Faute de mieux, j’offre un essai d’imitation: « De tous les vivants, comme un corps immense,
/ Que nul ne manque a la fin! / Ce vceu ne nait-il pas, en notre intelligence, / Du fond le plus
pur, plus divin? // Je tends les mains, et je tatonne, et bléme, / Je n’étreins que sable et vent. /
J’invoque en gémissant Ce que je sens Supréme, / Et me risque a I’espoir plus grand. »

17 Voir mon article « Le champ de la rédemption et la théologie moderne », Hokhma n° 43,
1990, 25-47 (si je réécrivais aujourd’hui, je corrigerais ce que je reproduis de 1’opinion
courante sur Origene: en réalité, sa position est difficile a cerner, il a protesté lui-méme contre
des textes qui circulaient sous son nom et qu’il désavouait, Rufin, plus tard, n’a pas été un

traducteur scrupuleux...), et la Doctrine du péché et de la rédemption (Vaux-sur-Seine: Fac-
Etude (F.L.T.E.), 1997ré"" I, 164-175 (168ss).

18 « Universalism: a historical survey », Themelios 4/2, janv. 1979, 82. 1l continue: CBien
peu doutent aujourd’hui du fait que de nombreux textes néo-testamentaires enseignent
clairement une division finale de I’humanité entre sauvés et perdus, et le plus que les
universalistes prétendent maintenant, communément, ¢’est qu’il existe en outre d’autres textes
qui offrent un espoir universel (par ex. Ep 1:10; Col 1:20). »

19 C’est le mot de F.F. Bruce, The Epistles to the Colossians, to Philemon, and to the
Ephesians, NICNT (Grand Rapids: Eerdmans, 1984), 76, en conclusion d’une discussion
substantielle.

20 De W. G. T. Shedd, The Doctrine of Endless Punishment (Edimbourg: Banner of Truth,
1990 d’abord publié en 1885); de C. S. Lewis, Le probléme de la souffrance, trad.
Marguerite Faguer (Bruges: Desclée De Brouwer, 1950).

21 Critique de 1’é¢tude de P. Ricceur, « Interprétation du mythe de la peine », Le conflit des
interprétations (Paris: Seuil, 1969), 348-369, dans ma Doctrine du péché et de la rédemption,
op. cit., 40-43, cf- 132 et 159s. sur la justice rétributive.

22 V. Grounds, dans un travail, « Eternal Punishment », qu’il nous a donné alors qu’il n’était
pas publié, 10, se référe a Sir Robert Anderson, Human Destiny. After Death — Wha ?
(Londres: Pickering & Inglis, 1913), dans ce sens.

23 Enchiridion, op. cit., XXIX, 111: facultas non poterit ulla esse peccandi.

24 Cité par Shedd, op. cit., 141. Imitation proposée: « Ce qu’est I’enfer, 6 philosophe, le sais-
tu ?/ Ce n’est rien que le vrai enfin vu et connu. »



25 C’est le point dont ne semble pas tenir compte D.A. Carson, The Gagging of God.
Christianity Confronts Pluralism (Leicester: Apollos (I.V.P.), 1996), 534, dans son (amicale)
discussion de ma thése sur la cessation du péché. Il demande, au sujet des damnés: « Sont-ils
pleins d’adoration et de louanges spontanées? », mais cette question n’a de sens que si 1’on
néglige la seconde proposition. Autrement, 533, il ne trouve a citer qu’Ap 22:10s. et 16:21
pour I’idée que le péché continue, mais il est obligé de reconnaitre que ces textes concernent
le temps avant le jugement — ce qui les rend non-pertinents dans le débat.

26 Le probleme de la souffrance, op. cit., 167 (italiques dans le texte).
27 Ibid.,.168.

28 Karl Barth, Dogmatique I1I,2**, trad. Fernand Ryser (Geneve: Labor & Fides, 1961) a des
formules proches des nétres: il affirme, 329, que ’homme doit « ne plus exister qu’au

passé », et qu’il participera a la vie éternelle « en tant qu’étre passé ». Mais il le fait pour
I’homme élu et de la vie éternelle, en fonction d’une notion platonicienne de 1’éternité, alors
que je le dis de la mort, en tant qu’opposée a la vie!

29 « Tout sera bien et tout sera bien, et tout, a tous €gards, sera bien. »



