
Art. RSR 2004/4 
 
 
Daniel Marguerat (Université de Lausanne) 
 
Luc, pionnier de l'historiographie chrétienne 
 
 

« En histoire, nos constructions sont au mieux des reconstructions […]. 
C'est à tous les  stades de l'opération historiographique que l'interprétation 

qualifie le désir de vérité en histoire. Et cela face au vœu de fidélité de la mémoire.» 
Paul Ricœur1 

 
 
 
I. Le premier h istorien du christianisme 
 
Qui a écrit la première his toire du chris tianisme ? 
La recherche historienne a rarement hésité à pointer le doigt vers Eusèbe de Césarée (265-340), et sa 
monumentale Histoire Ecclésiastique. Il faut dire que l'intéressé s'auto-désigne dans le rôle : « Le 
propos réclame dès maintenant que me pardonnent les nobles esprits,  dès lors que je reconnais  que 
la promesse de remplir la tâche complètement et sans failles dépasse nos forces, puisqu'étant 
aujourd'hui le premier à aborder  le sujet,  nous entreprenons d'aller  comme sur un chemin désert et 
non frayé, en priant d'avoir Dieu pour guide et pour auxiliaire la puissance du Seigneur » (I,1,3)2. 
Qu'est ce qui conduit Eusèbe à invoquer Dieu comme auxiliaire ? On peut comprendre sa précaution 
oratoire au coup de force dont il fait preuve : premier parmi les écrivains chrétiens, il brandit le 
terme emblématique des historiens grecs : historia3. Eusèbe élève la prétention d'écrire une historia, 
qu'il qualifie dans son titre : Historia ekklèsiastikè. Or, jusqu'ici, l'historia grecque a un objet 
strictement délimité : c'es t l'his toire d'une ethnie ou d'une nation, sur le registre culturel, politique et 
militaire. 
L'historien gréco-romain (Hérodote, Thucydide, Polybe, Tacite) écrit le récit de la « grande » 
histoire, celle qui cons truit les peuples et les empires. Lucien de Samosate, un rhéteur du IIe siècle 
auteur d'un traité de déontologie historienne, ironise sur les historiens incapables de raconter les  
batailles 4. L'historia à la grecque résonne du fracas des conquêtes militaires ou s'enthousiasme de 
l'exploration des  confins de la terre. Eusèbe, lui,  écrit l'his toire d'un mouvement religieux qui 
ambitionne de conquérir le monde ; mais qui pourrait comparer la chrétienté à la civilisation romaine 
et à sa gloire ? L'audace de l'évêque de Césarée est à la hauteur de son talent de chroniste et 
d'écrivain. 
 
Eusèbe de Césarée : « je n'ai encore jusqu'à présent distingué personne… » 
 

                                                 
1  Paul Ricœur, « L'écriture de l'histoire et la représentation du passé », Annales  55, 2000, p.  731-747, citation 
746-747. 
2  Je cite l'Histoire Ecclésiastique suivant la traduction de Michel Casevitz in : François Hartog, L'histoire 
d'Homère à Augustin (Points 388), Paris, Seuil, 1999. 
3  Eusèbe commence par définir le sujet de son œuvre :  « Les successions des  saints apôtres, avec les temps  
achevés depuis notre Sauveur jusqu'à nous, tous les faits que l'on dit avoir eu lieu dans l'histoire ecclésiastique (kata 
tèn ekkèsiastikèn historian)… »  (I,1,1). Je remercie mon collègue Frédéric Amsler de m'avoir rendu attentif à l'enjeu de 
ce terme chez Eusèbe. 
4  Lucien de Samosate, Comment il faut écrire l'histoire 28-29. 

James M. Morgan
Note
the object of greek historia

James M. Morgan
Note
M.'s evaluation of Eusebius

James M. Morgan
Note
This is an excellent article which compares and contrasts Luke's historiography with those models of the greco-roman world and Jewish world. Luke comes out a winner; a capable historian with his own point of vue and defending it. 
Marguerat uses Ricoeur's model for interpreting history which proves to allow for room for freedom for the historian. 
M. refers to the deutero-pauline letters in his discussion about the so-called, differing representations of Paul in the NT: Paul's letters, Acts, and the pseudopigrapha. That of course is a debatable point, and not the right way to defend the portraits we have of Paul. M. has it right when he says that that was not the intention of Luke. His presentation of Paul accords with the purpose of Luke-Acts as a theological narrative which serves to give certainty to Theophilus.



2 

Eusèbe de Césarée se proclame donc premier en his toriographie chrétienne. Il a néanmoins  
conscience d'avoir été précédé : « Nous ne pouvons nullement trouver les simples traces d'hommes 
qui nous auraient précédés sur le chemin, sauf juste de minces éclaircissements par quoi chacun à 
sa manière nous a laissé des relations partielles des temps qu'ils ont parcourus […] Donc, tout ce 
que nous tenons pour profitable au sujet proposé, parmi les bribes que ces personnes ont elles-
mêmes mentionnées, nous le choisirons […] Je n'ai encore jusqu'à présent distingué personne 
parmi les écrivains ecclésiastiques qui se soit consacré à ce type particulier d'écriture » (Histoire 
Ecclésiastique I,1,3-5).  
Eusèbe se sait précédé, mais non par de véritables historiens. Il exploite plusieurs auteurs, les plus  
anciens étant Papias et Hégésippe. Or, on admet aujourd'hui que ni l'un ni l'autre n'a voulu faire 
œuvre d'historien. Papias a collecté les souvenirs de dits et de faits du Seigneur, tandis qu'Hégésippe 
défend dans ses Hypomnèmata « la tradition sans erreur de la prédication apos tolique »5 contre les  
hérésies. L'évêque de Césarée, de son côté, sélectionne et combine plusieurs sources, dont il opère 
une relecture critique. À la différence de ses prédécesseurs, il distingue le temps des origines du 
temps de l'his toire de l'Église. Loin d'assimiler l'âge d'or de Jésus  et ses apôtres  à l'his toire du 
mouvement chrétien, il place la césure à la période de Trajan, à la mort de Jacques le Jus te. Jusqu'ici 
restée vierge, dit Eusèbe (III,32,7-8), l'Église commence à se dégrader sous l'effet du déploiement des  
hérésies ; mais aussi, la disparition d'Israël en tant qu'entité politique fait place à l'installation de la 
chrétienté dans l'Empire6. Bref, compilateur d'anciennes chroniques et conscient de la périodisation 
de l'histoire, Eusèbe cons truit une mémoire des origines chrétiennes  en se servant de mémoires  
antérieures. Il a de quoi revendiquer le titre d'his torien chrétien – mais encore une fois, fut-il le 
premier ? 
 
Luc sous les feux de la critique 
 
Les historiens  modernes ont largement ratifié l'auto-proclamation eusébéenne, dégradant du même 
coup la qualité his torienne de Luc-Actes. Disons pour faire vite que jusqu'au 18e siècle, le livre des 
Actes es t reçu comme la « première histoire de l'Église », composée sous l'inspiration de l'Esprit et 
rédigée par Luc le médecin, compagnon de l'apôtre Paul. Dès la fin du 18e siècle, sous le coup de la 
comparaison des textes lucanien et paulinien, une interrogation plus his torique que dogmatique fait 
voler en éclats la confiance jusque-là accordée à Luc. 
Étienne Trocmé est représentatif de la compassion méprisante avec laquelle fut traité l'auteur de 
l'œuvre double à Théophile : « his torien amateur, capable, mais insuffisamment formé pour sa 
tâche »7. Quelles sont les  insuffisances de ce Luc qui « es t en somme aux grands historiens grecs ou 
latins ce qu'un bon érudit de province es t à un professeur de Sorbonne »8 ? Quatre griefs sont 
formulés à son encontre : il manque de curiosité pour la variété des sources documentaires et se 
satisfait d'une seule ; ses références géographiques et chronologiques manquent de précision ; sa 
connaissance des ins titutions profanes de l'Empire romain es t déficiente ; son grec, contaminé par 
les sémitismes, n'a pas  la pureté langagière requise. Le péché de Luc tient en un mot : il veut édifier 9. 
Du coup, les bonnes intentions du prédicateur auraient obéré chez l'auteur à Théophile la 
déontologie de l'historien, ruinant la crédibilité his toriographique de son entreprise. 
                                                 
5  C'est ainsi qu'en parle Eusèbe (Histoire Ecclésiastique III,39,3). En revanche,  Jérôme les qualifie à tort  
d'historia : omnes a passione Domini usque ad suam aetatem ecclesiasticorum texens historias  (Les hommes  illustres  
22,1).  
6  Sur cette décision eusébéenne de structuration historiographique, qui construit une mémoire des origines en 
modifiant et manipulant des chroniques antérieures  (Hégésippe et  Papias), je signale l'article d'Enrico Norelli,  « La 
mémoire des origines chrétiennes : Papias et Hégésippe chez Eusèbe », in : Bernard Pouderon et Yves-Marie Duval,  
éds, L'historiographie de l'Église des premiers siècles (Théologie Historique 114), Paris, Beauchesne, 2001, p. 1-22. 
7  Étienne Trocmé, Le "livre des Actes" et l'histoire (EHPR 45), Paris, PUF, 1957, p. 105. 
8  Étienne Trocmé, Le "livre des Actes" et l'histoire, p. 98. 
9  Étienne Trocmé, Le "livre des Actes" et l'histoire, p. 113-121. 

James M. Morgan
Note
Euseb.'s pretesa di essere il primo

James M. Morgan
Note
M's question, was Euseb. the first?

James M. Morgan
Note
from 18° cent. on severe critique of Luke's work, comparing it with evidence in Paul

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
the four flaws of Luke



3 

Ce déni n'es t pas  neuf. Il remonte à l'école de Tubingue, qui, entraînée par le grand Ferdinand 
Christian Baur (1792-1860), porte un coup cinglant à l'œuvre lucanienne. Baur situe Luc à ce 
moment critique du 2e siècle où le déchirement de la chrétienté nécessite une synthèse entre un 
courant inspiré par Pierre et un courant d'héritage paulinien. Il voit dans les  Actes des apôtres  le 
fruit d'une lecture conciliatrice de l'histoire des origines visant à orchestrer le rapprochement de ces  
deux ailes antagonistes10. Résultat : le livre des Actes fait apparaître Paul aussi pétrinien que 
possible et Pierre aussi paulinien qu'il es t permis, afin de permettre à la chrétienté du IIe siècle de se 
reconnaître l'héritière d'une origine double, mais non conflictuelle. Il y a là, affirme-t-on, falsification 
de l'histoire, que l'école de Tubingue baptise du nom de Tendenz (tendance). Luc es t vu comme un 
historien, non incapable mais tendancieux, submergé par un besoin de lire apologétiquement et 
iréniquement l'his toire des origines. 
Au-delà des critiques à faire à cette position, (trop) marquée par le schéma hégélien « thèse–
antithèse–synthèse », on reconnaîtra à Baur et ses émules le double mérite d'avoir situé l'œuvre de 
Luc dans l'his toire de la chrétienté naissante et d'avoir perçu que cette œuvre, comme toute 
production his torienne, répond au besoin identitaire du mouvement qui la produit. L'approche 
sociale de l'historiographie, aujourd'hui, corrobore parfaitement ce point de vue. 
L'exégèse allemande, de Franz Overbeck à Philip Vielhauer, n'a jamais pardonné à l'auteur des  Actes  
son portrait de Paul. Il est vrai que la séquence paulinienne des Actes (chapitres 9 et 13–28) 
bénéficie du parallèle que cons titue la littérature de l'apôtre. Ce face-à-face met le récit lucanien en 
difficulté11. Le conflit sur la Torah, qui constitue le cœur du combat paulinien, s'efface dans les  
Actes au profit d'une controverse sur la résurrection (Ac 23,6-9 ; 26,6-8). Paul y apparaît comme un 
juif pieux respectueux des rites et des coutumes juives. Les conflits de l'apôtre avec ses  
communautés, qui nous ont pourtant valu son abondante correspondance, ne sont jamais évoqués. 
De surcroît,  l'activité épis tolaire de Paul n'es t même pas mentionnée. La « tendance » lucanienne es t 
accusée de céder au faux-portrait. La formule la plus  assassine es t venue de Franz Overbeck, exégète 
à Bâle, qui dans  un texte de 1919 traite le travail de Luc de « gaffe à l'échelle de l'his toire 
mondiale »12. La bévue lucanienne, selon lui, est d'avoir mêlé histoire et fiction, faits avérés et 
donnés légendaires, en un brouet inconvenant.  Ce qui es t toléré d'un évangéliste ne saurait l'être d'un 
historien digne de ce nom. 
 
Luc, cancre à l'école des h istoriens ? 
 
Jusque dans les années 1960, la recherche lucanienne es t dominée par cette tonalité lourde. Les  
fronts se figent. Dans sa majorité, l'exégèse protes tante allemande (Overbeck, Holtzmann, Weiss, 
Bultmann, Conzelmann, Vielhauer, Lüdemann) dénonce dans le travail his torien de Luc une œuvre 
de faussaire, ou à tout le moins le résultat d'une coupable naïveté. D'un autre côté l'exégèse anglo-
saxonne, moins fixée sur la question paulinienne, s'es t acharnée à défendre la fiabilité documentaire 
de Luc-Actes (Gasque, Bruce, Marshall, Hemer)13. Les exégètes catholiques ont souvent défendu la 

                                                 
10  Ferdinand Christian Baur, Ueber den Ursprung des Episcopats in der christlichen Kirche, Tübingen, Fues,  
1838. Présentation des travaux de l'école du Tubingue sur les  Actes chez W. Ward Gasque, A History of  the 
Interpretation of the Acts of the Apostles, Peabody, Hendrickson, 1989, p. 26-54. 
11  L'attaque la plus vive lancée contre le portrait lucanien de Paul  émane de Philip  Vielhauer, « Zum 
"Paulinismus" der Apostelgeschichte », in : Aufsätze zum Neuen Testament (ThB 31), Munich, Kaiser, 1965, p. 9-27. 
12  Franz Overbeck, Christentum und Kultur, Bâle, Schwabe, 1919 (repr. 1963), p.  78 : « eine Taktlosigkeit von 
welthistorischen Dimensionen, der grösste Excess der falschen Stellung, die sich Lukas zum Gegenstand gibt ». 
13  L'histoire de la recherche est présentée par W. Ward Gasque, A History of the Interpretation of the Acts of the 
Apostles. Pour la recherche plus récente : Wilhelm C. van Unnik, « Luke-Acts, a Storm Center in Contemporary 
Scholarship », in : Leander E. Keck et J. Louis Martyn, éds, Studies in Luke-Acts. Essays in honor of P. Schubert, 
Nashville, Abingdon, 1966, p. 15-32 ;  Marcel Dumais, «  Les Actes des  Apôtres. Bilan et  orientations », in  :  
ACEBAC,  «De bien des manières ». La recherche biblique aux abords du XXIe siècle (LeDiv163), Montréal/Paris, 
Fides/Cerf, 1995, p. 307-364. 

James M. Morgan
Note
the influence of F.C. Baur, a later work that attempted to provide a synthesis

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
positive contribution of Baur and Tubingen school

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Research until the 1960's dominated by this critical spirit

James M. Morgan
Note
Evangelical and Catholic responses



4 

valeur historique des Actes, mais en l'affirmant plutôt qu'en la démontrant (Pirot, Jacquier)14 ; à 
l'inverse, dans son commentaire de 1920, Loisy égrène à longueur de pages sa déception devant ce 
qu'il juge être la médiocrité de Luc, aveuglé par un antijudaïsme foncier15.  
Luc, un cancre à l'école des historiens ? Et pourtant… l'auteur de l'œuvre à Théophile commence son 
grand récit par une préface où, à l'ins tar de la grande tradition his toriographique grecque, il affiche la 
crédibilité de son entreprise. Il y mentionne (comme Eusèbe) ses prédécesseurs. Il attes te de la 
fiabilité de son enquête et de sa minutie. Il légitime l'ordonnancement de son récit. En bonne 
épis témologie, il situe son s tatut d'his torien en se proclamant non pas témoin oculaire, mais  
bénéficiaire à distance de chroniques rédigées par ceux qui ont interrogé les témoins. 
Luc se situe donc en position de troisième degré eu égard aux événements narrés : « Puisque 
beaucoup ont entrepris de reproduire un récit des événements accomplis parmi nous, d'après ce que 
nous ont transmis ceux qui sont devenus dès  le début témoins  oculaires et serviteurs de la parole, il 
m'a paru bon, à moi aussi, après m'être informé méticuleusement de tout à partir des origines, de 
rédiger avec soin pour toi un écrit suivi, excellent Théophile, afin que tu puisses reconnaître la 
solidité des paroles que tu as entendues » (Lc 1,1-4). La perspective de pouvoir identifier un jour 
ces « beaucoup » qui ont précédé le travail de Luc es t excitante, Pour son évangile, Marc et la source 
des logia (Q) entrent en ligne de compte; mais pour les Actes ? Quoi qu'il en soit, Luc revendique 
pour son travail une conformité à l'ethos des his toriens de son temps. 
Question : cette préface es t-elle un artifice rhétorique préludant à une œuvre qui n'es t pas à la 
hauteur des promesses annoncées, ou faut-il prendre au sérieux le point de vue his toriographique qui 
se décline ici ? Deux hommes, au début du 20e siècle, avaient opté pour la seconde voie : l'Américain 
Henry Cadbury et l'Allemand Martin Dibelius. Leurs travaux, longtemps ignorés, sont à l'origine du 
renouveau des études lucaniennes. 
 
Un nouveau souffle en recherche lucanienne 
 
Au début du 20e  siècle, indépendamment l'un de l'autre, Cadbury et Dibelius ont tenté d'échapper à 
l'alternative vrai/faux appliquée à l'œuvre de Luc. 
Henry Cadbury s'est livré à une étude minutieuse de l'écriture lucanienne, mettant en évidence la 
qualité de ses choix littéraires 16. Cette approche par la langue lui a permis de détecter la double 
culture dans  laquelle l'auteur à Théophile es t immergé : d'une part un grec soigné et atticisant, 
destiné à un lectorat hellénis tique cultivé ; d'autre part de nombreux emprunts à la traduction 
grecque de l'Ancien Testament, signalant l'adoption d'un s tyle « septantis te » en usage dans le milieu 
synagogal. Ce double enracinement indique où doit être cherchée, selon Cadbury, la clef de la 
démarche lucanienne : au carrefour des historiographies gréco-romaine et juive17. Ses maîtres sont à 
chercher autant du côté d'Hérodote et Thucydide que du côté des livres des Chroniques ou des  
historiens du judaïsme hellénis tique. 
Martin Dibelius, comme on sait,  es t le pionnier de la Formgeschichte18. Or cette procédure de 
détection des petites unités formelles originelles, appliquée avec succès aux évangiles, échoue dans le 
cas des Actes. Dans  un article de 22 pages publié en 192319, Dibelius tire le cons tat de cet échec, et 
sa réflexion sera d'une immense fécondité. Alors que ses contemporains s'acharnent à identifier les  

                                                 
14  Typique à cet égard : l'article de Louis Pirot, « Actes des apôtres », DBS I, Paris, 1928, col. 62-79. 
15  Alfred Loisy, Les Actes des apôtres, Paris, Nourry, 1920. 
16  De Henry Cadbury, on lira en priorité The Making of Luke-Acts, London, Macmillan, 1927, 21958 ainsi que 
ses contributions à l'encyclopédie The Beginnings of Christianity I. The Acts of the Apostles, Foakes Jackson et 
Kirsopp Lake, éds, vol. 4 et 5, London, Macmillan 1933. 
17  The Beginnings of Christianity I, vol. 2, 1922, p. 29. 
18  Son œuvre majeure : Die Formgeschichte des Evangeliums, Tübingen, Mohr, 21933. 
19  Martin Dibelius, « Stilkritisches zur Apostelgeschichte » (1923), in : Aufsätze zur Apostelgeschichte 
(FRLANT 60), Göttingen Vandenhoeck und Ruprecht, 1951, 51968, p. 9-28. 

James M. Morgan
Note
M's defense of Luke's work pointing to the preface

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
But does Luke deliver? 
Cadbury and Dibelius think he does.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
double culture of Theophile: greek and Jewish, therefore the work reflects this

James M. Morgan
Note
Dibelius recognizes that Formgeschichte does not work with Acts.

James M. Morgan
Highlight



5 

sources utilisées par Luc, Dibelius pense que Luc procède tout différemment : non en agrégeant de 
petites unités  que lui livre la tradition, mais  en composant de larges séquences littéraires  sur la base 
de données « légendaires » qu'il récolte dans  les communautés ; c'es t donc à une étude s tylis tique, 
plutôt que formis te, qu'il s'agit de soumettre le texte des Actes. Si l'auteur compose plus librement 
que dans son évangile, de quels modèles s'est-il inspiré ? La réponse à cette ques tion amène Dibelius  
à regarder, comme Cadbury, en direction des deux historiographies dominantes au premier siècle. 
Fort d'une comparaison attentive des procédés utilisés par les his toriens anciens et l'auteur de Luc-
Actes, l'exégète allemand de décerner à ce dernier le titre de « premier his torien chrétien »20. Voilà 
Eusèbe détrôné. 
L'influence conjuguée de Dibelius et Cadbury conduit à honorer une triple dimension du labeur 
lucanien : Luc l'écrivain, Luc l'his torien et Luc le théologien. La voie toute désignée était de sonder le 
texte des Actes à la recherche des procédés his toriographiques mis en œuvre, en s'aidant des  
modèles que constituent les œuvres his toriques gréco-romaines et juives. Il fallut pourtant attendre 
les années 1950 pour que s'ouvre ce champ de recherche. L'exégèse néotestamentaire était en effet 
dominée par la Formgeschichte, avec son exploration diachronique des textes à la recherche des  
traditions pré-littéraires. L'intérêt pour l'auteur biblique, considéré comme détenteur d'un projet 
littéraire et théologique propre, ne se lève que dans l'après-guerre. L'attention portée désormais sur 
Marc, Matthieu et Jean rejaillit sur Luc… et la recherche renoue ainsi avec les intuitions de Dibelius  
et Cadbury. La recherche lucanienne connaît donc, autour de 1950, un véritable tournant21. Luc est 
envisagé comme un théologien consistant,  et non plus  un simple collecteur de documents. S'agissant 
des Actes, le ques tionnement se déplace. Il devient : quelles sont les spécificités de ce genre littéraire 
qu'est l'his toriographie ancienne, et plus singulièrement de l'his toriographie théologique, que Luc 
partage avec l'auteur des Chroniques, l'auteur de 2 Maccabées, et surtout avec son contemporain 
Flavius Josèphe ?  
Portée sur les cohérences littéraires et théologiques de Luc, la quête exégétique s'est parallèlement 
désengagée de la recherche des sources du livre des Actes. Dans une monographie de 1960, Jacques 
Dupont fait l'état de la question sur Les sources du livre des Actes22. Son constat d'échec de la 
critique des sources dans le cas des Actes n'es t pas démenti aujourd'hui. La raison es t à mes yeux 
celle-ci : Luc, collectant des données traditionnelles (orales et écrites) très disparates, s'est employé 
à noyer ses sources au gré d'une écriture qu'il voulait homogène23. C'est sa recherche d'excellence au 
niveau littéraire qui l'a conduit à lisser le texte de telle façon que les coutures en soient camouflées. Il 
a procédé différemment dans son évangile, dans la mesure où les traditions relatives à Jésus  
bénéficiaient d'une autorité qui les rendait littérairement moins malléables.  
Recadré par les travaux de Cadbury et Dibelius, le ques tionnement appliqué à l'his toriographie 
lucanienne s'est modifié. Nourri à la fois d'une interrogation sur l'his toire et d'un intérêt pour la 
narrativité, il s'illustre par les noms de Jacob Jervell, Robert Tannehill, Robert Brawley, Erns t 
Haenchen, Martin Hengel, Jürgen Roloff, Emilio Rasco, Giuseppe Betori, Vittorio Fusco24. Dans 

                                                 
20  Aufsätze zur Apostelgeschichte, p. 108 : « der erste christliche Historiker ». 
21  François Bovon a synthétisé les acquis de cette nouvelle phase de recherche dans son ouvrage : Luc l e 
théologien. Vingt-cinq ans de recherche (1950-1975) (Monde de la Bible 5), Genève, Labor et Fides, 21988. 
22  Jacques Dupont, Les sources du livre des Actes, Bruges, Desclée de Brouwer, 1960. 
23  Je m'explique plus longuement sur sa technique littéraire, que j'ai identifiée dans un propos de Lucien de 
Samosate, dans mon livre : La première histoire du christianisme. Les Actes des apôtres (LeDiv 180), Paris/Genève, 
Cerf/Labor et Fides, 22003, p. 30-31. 
24  Jacob Jervell, Luke and the People of God, Minneapolis, Augsburg, 1972. Robert C. Tannehill, The 
Narrative Unity of Luke-Acts. A Literary Interpretation, 2 vols, Minneapolis, Fortress Press, 1986, 1990. Robert 
Brawley, Luke-Acts and the Jews (SBL.MS 33), Atlanta, Scholars Press, 1987. Ernst Haenchen, Die Apostelgeschichte 
(KEK), Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 11956, 51968. Martin Hengel, Zur urchristlichen 
Geschichtsschreibung, Stuttgart, Calwer Verlag,  11979, 21984.  Jürgen Roloff, Die Apostelgeschichte (NTD 5),  
Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1981. Emilio Rasco, La teología de Lucas : Origen, Desarollo, Orientaciones  
(Analecta Gregoriana 201), Rome,  Università Gregoriana,  1976. Giuseppe Betori, Affidati  alla Parola.  Ricerche 

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Dibelius's conclusion: Luke was the first theologian

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Luke's triple title.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
A turning poin in the 50's Luke is recognized as a theologien and not just a collector.

James M. Morgan
Highlight
new question: what does Luke share with other historians of his time.

James M. Morgan
Note
M. indicates what he thinks about how Luke composed acts in a diff. way thant gosp. of Luke.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
influential theologians in lucan studies



6 

l'ère francophone, des recherches fécondes sont menées par Philippe Menoud, Augustin George, 
François Bovon et surtout Jacques Dupont25. 
Il s'agit désormais de savoir quels sont les  codes et les règles de l'his toriographie antique, et dans  
quelle mesure Luc s'y est conformé ; j'y consacre mon second chapitre. Une question concomitante 
est de savoir ce qu'il faut entendre aujourd'hui par his toire et par his toriographie : comment se 
« fait » l'écriture de l'histoire ? Cette réflexion en épistémologie historienne occupera mon troisième 
chapitre. 
 
II. L'historiographie à l'ancienne 
 
Comment définir l'his toriographie des Anciens ? Quels facteurs font d'un récit une historia et non un 
roman ? François Hartog relève que dans la vie intellectuelle grecque, « l'histoire deviendra assez vite 
un genre, mais pas une discipline, moins  encore une profession », car l'his toire « n'a jamais été en 
Grèce et à Rome qu'un discours minoritaire, un d'entre ceux qui, chacun à sa façon, prenaient en 
charge la mémoire et racontaient la généalogie et les avatars d'une identité »26. Le genre est apparu 
progressivement, au moment où Hécatée de Milet présente une première retranscription des  logoi 
du passé et les arrange au nom du vraisemblable. Apparurent alors, sous des formes plus ou moins 
savantes, les généalogies, les archéologies, les récits de fondation, etc. Mais, à la différence des  
philosophes, les his toriens n'ont jamais fondé d'écoles, pas plus qu'ils n'ont codifié définitivement 
leurs usages. C'est pourquoi la lecture de la préface des historiens anciens est si révélatrice : chacun 
y dévoile la déontologie qu'il entend suivre. 
 
Un code historien des bons usages 
 
À défaut de traités théoriques, on rencontre néanmoins des réflexions sur le bon usage de l'histoire. 
Denys d'Halicarnasse s'y livre dans sa Lettre à Pompée (écrite entre 30 et 7 avant J.-C.),  mais  
surtout Lucien de Samosate y consacre, entre 166 et 168 de notre ère, un pamphlet : Comment il 
faut écrire l'histoire. « L'unique objet, le seul but de l'his toire, écrit Lucien, c'es t l'utilité, et c'es t de la 
vérité seule que l'utilité peut naître » (9). Le seul devoir de l'his torien es t de « ne sacrifier qu'à la 
vérité » (39). Lucien arbore ici le maître mot de l'éthique his torienne grecque : l'historia est recherche 
de la vérité. Ce qui menace le plus l'his torien es t de céder à la flatterie ; Lucien dénonce avec une 
ironie cuisante ceux qui confondent histoire et éloge, historiographie et encomium. On perçoit 
d'emblée la moralité qui anime l'écriture gréco-romaine de l'his toire : l'historia  se veut utile à la 
conduite des peuples et à la saisie de leur identité ; elle doit édifier, d'où le rôle important qu'elle joue 
dans l'éducation. 
La lecture de Denys  d'Halicarnasse (qui disserte sur l'œuvre de Thucydide) et de Lucien de 
Samosate permet d'inventorier dix règles composant une sorte de code de conduite de l'his torien27 : 
1) le choix d'un noble sujet ; 2) l'utilité du sujet pour les destinataires ; 3) l'indépendance d'esprit et 
l'absence de partialité chez l'auteur ; 4) une bonne construction du récit, en particulier son début et 

                                                                                                                                                                 
sull'Opera di Luca (RivBib. Suppl. 42), Bologna, Dehoniane, 2003. Vittorio Fusco, Da Paolo a Luca. Studi su 
Luca-Atti, 2 vols (Sudi Biblici 124, 139), Brescia, Paideia, 2000, 2003. 
25  Philippe H. Menoud, Jésus-Christ et la Foi. Recherches néotestamentaires, Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 
1975, p. 49-149. Augustin George,  Études sur  l'œuvre de Luc (Sources bibliques), Paris,  Gabalda, 1986.  François  
Bovon, L'œuvre de Luc.  Études d'exégèse et de théologie (LeDiv 130),  Paris, Cerf, 1987. Jacques  Dupont, Études  sur  
les Actes des Apôtres (LeDiv 45), Paris, Cerf, 1967 ; Nouvelles études sur les Actes des Apôtres (LeDiv 118), Paris, 
Cerf, 1984. 
26  François Hartog, L'histoire d'Homère à Augustin, p. 18-19. 
27  Je résume ici une analyse développée dans mon livre :  La première histoire du christianisme, p.  27-36. Voi r 
aussi Wilhelm C. van Unnik, « Luke's Second Book and the Rules of Hellenistic Historiography », in :  Jacob 
Kremer, éd., Les Actes des Apôtres. Traditions, rédaction, théologie (BEThL 48), Gembloux/Leuven, Duculot/Leuven 
University Press, 1979, p. 37-60. 

James M. Morgan
Note
M. introduces his 2° and 3° chapters regarding history and historiography

James M. Morgan
Note
deontologia
deontologìa, sf. - Il complesso delle norme morali che regolano certe professioni.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
Lucien de Samosate: devoir: chercher la verité

James M. Morgan
Comment on Text
the 10 rules of the historian



7 

sa fin ; 5) une collection adéquate du matériel préparatoire ; 6) sélection et variété dans le traitement 
des informations ; 7) un correct ordonnancement du récit ; 8) de la vivacité dans la narration ; 9) de 
la modération dans les détails  topographiques ; 10) une composition des discours adéquate à 
l'orateur et à la situation rhétorique dans l'his toire racontée. 
L'application de cette grille au texte des Actes des apôtres donne un résultat éclatant. À l'exception 
de deux règles, toutes  sont observées par Luc. Que la lecture du récit his torique doive être profitable 
au public lecteur (règle 2) n'étonne pas l'auteur biblique. Tout comme les textes de Tite-Live, 
Salluste ou Plutarque, le récit des Actes es t truffé d'exempla positifs ou négatifs, personnages 
donnés en paradigme ou en contre-exemple : Philippe (Ac 8), Barnabé (Ac 4 et 13–14), Lydie (Ac 
16) en positif, Ananias et Saphira (Ac 5), Simon le mage (Ac 8) ou Bar-Jésus (Ac 19) en négatif. 
 
Divertir en apprenant 
 
Le souci de bienfacture dans la cons truction (règle 4) et l'ordonnancement du récit (règle 7) es t 
affiché dans la préface de l'œuvre : le livre dédié à Théophile sera un « récit suivi », c'es t-à-dire 
« dans l'ordre » (Lc 1,3). De fait, l'observation de la construction narrative des Actes montre à quel 
point l'auteur a soigné les articulations littéraires, faisant alterner épisodes et séquences  de 
transition. Comme chez les his toriens hellénis tiques, Luc fait avancer le récit à coup de scènes  ou 
d'épisodes narratifs. E. Plümacher a parlé avec raison de « style épisodique » pour indiquer ce 
traitement narratif de l'information, qui ne théorise pas au travers d'énoncés, mais compose une 
scène où se concrétise une avancée de l'his toire28. Exemple fameux : Ac 15,1-35, où au lieu d'exposer 
le différend surgissant entre la mission de Paul et celle de Jérusalem, Luc raconte la scène de 
conciliation entre les deux délégations. 
La collection du matériel préparatoire (règle 5) implique, selon Lucien, une prise de notes de l'auteur 
à partir des sources qu'il consulte29 ; on s'explique pourquoi Luc, réécrivant les documents  qu'il 
compulse, a gommé les repères de ses sources dans son texte final. Les règles 6 et 8 (sélection, 
variété) trouvent sans difficulté leur concrétisation dans les Actes ; Richard Pervo s'est ingénié à 
relever à quel point Luc évite de lasser le lecteur, recourant à l'ironie ou au burlesque, au suspense ou 
au comique30. « Divertir en apprenant » (Horace) es t un adage que les historiens n'ont pas à envier 
aux romanciers. Luc évite d'ennuyer son lecteur, par exemple en s'attardant trop sur les  détails  
topographiques des lieux visités par le récit (règle 9). 
Partisans et détracteurs  de la fiabilité his torique des Actes  se sont déchirés sur la ques tion des  
discours. Ils sont nombreux ; mais sont-ils une sorte de copie sténographique des propos  
apos toliques ou émanent-ils de la libre invention de l'auteur ? L'historiographie gréco-romaine est 
dominée sur ce point par la règle thucydidienne, dont on constate que Luc l'a appliquée à la lettre : 
« J'ai exprimé, dit le grand Thucydide, ce qu'à mon avis  ils auraient pu dire qui répondît le mieux à 
la situation, en me tenant, pour la pensée générale, le plus près possible des paroles réellement 
prononcées : tel est le contenu des discours »31. Luc place donc sur les lèvres de Pierre à la Pentecôte 
(Ac 2) ou de Paul à Athènes (Ac 17) les propos jugés adéquats au personnage et à la circonstance ; 
l'usage d'une langue sémitisante en Ac 2 et d'un grec raffiné en Ac 17 signale la grande flexibilité de 
l'auteur dans  sa recons truction d'une situation rhétorique plausible. Luc excelle dans l'imitatio,  qui 

                                                 
28  Eckhard Plümacher, Lukas als hellenistischer Schriftsteller (SUNT 9), Göttingen, Vandenhoeck und 
Ruprecht, 1972, p. 80-136. 
29  Comment il faut écrire l'histoire, 47-48 (voir là-dessus Daniel Marguerat, La première histoire du 
christianisme, p. 30-31). 
30  Richard I. Pervo, Profit with Delight, Philadelphia, Fortress Press, 1987. Quelques exemples : Ac 5,17-26 ; 
14,11-18 ; 16,16-34 ; 19,11-17 ; 20,7-12 ; 27–28. 
31  Thucydide, La Guerre du Péloponnèse I,22,1. L'historien se défend ici du reproche de ne pas avoir rapporté 
les ipsissima verba de ses héros. Tous les historiens hellénistiques souscrivent à cette déontologie, sauf Polybe, qui 
prétend rapporter « dans leur vérité les discours qui ont été effectivement tenus » (Histoires XX, 25b,1). 

James M. Morgan
Comment on Text
Luke obeys all the rules except two. Which?

James M. Morgan
Comment on Text
Plumacher indicates how Luke works.

James M. Morgan
Note
Thycydide's principle for quoting people.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke's ability to imitate styles according to the context.



8 

était un exercice courant des écoles rhétoriques, où les élèves s'entraînaient  par la prosopopée à 
parler « à la manière de ». Quant au contenu respectif des discours, Luc pourrait bien les  avoir 
empruntés à la prédication de la chrétienté de son temps.  
 
Une adhésion de fond à l'h istoriographie ju ive 
 
J'ai dit plus haut que deux des règles composant le savoir-vivre de l'his torien n'étaient pas respectées  
par l'auteur des Actes. Or, ce constat est d'une importance décisive : les deux infractions que 
commet l'auteur des Actes trahissent son affiliation à l'his toriographie juive. Ou, pour le dire 
différemment : s'il s'affilie pour la construction du discours historique aux canons gréco-romains, 
Luc adhère, pour ce qui es t de la visée, à l'his toriographie biblique. 
Première transgression : le sujet (règle 1). Le thème choisi par Luc n'es t certes pas un petit sujet,  
puisque notre auteur insis te à dire que « ces  événements ne se sont pas passés dans un coin perdu » 
(Ac 26,26). Dès qu'il le peut, Luc ancre son récit dans l'his toire mondiale (Lc 2,1-2 ; 3,1 ; Ac 
18,2.12 ; etc.). Mais, comme nous l'avons relevé déjà à propos d'Eusèbe, à côté de l'his toriographie 
gréco-romaine consacrée aux réalisations des généraux ou des empereurs, relater les vicissitudes  
quotidiennes d'une poignée de disciples sans éducation ne cons titue pas un bon sujet pour l'historia.  
Je gage que Lucien de Samosate le trouverait risible. Or, ce choix se situe dans  le droit fil de la Bible 
hébraïque : ses écrits historiques se consacrent exclusivement à raconter comment Dieu se mêle aux 
heurs et malheurs d'un petit peuple. Avant Eusèbe, Luc opte, quant au sujet, pour la lignée juive32. 
Ecrivant ses Antiquités  juives, l'his torien juif Flavius Josèphe se conformera au contraire à la 
thématique gréco-romaine, axant le récit sur le devenir des héros.  
La seconde transgression touche la règle n° 3 : l'ethos de l'his torien gréco-romain33. Lucien es t 
catégorique : l'his torien doit souscrire à la parrèsia,  qu'il faut comprendre comme une vertu de 
franchise, d'audace et de liberté d'expression. Il importe d'être « un homme libre et plein de 
franchise, ennemi de la flatterie et de la servilité »34. Lucien milite pour l'indépendance d'esprit de 
l'historien, qui ne doit pas se faire le flatteur des grands, ni commuer l'histoire en propagande. Luc 
satisfait-il à ce requisit ? Nullement. S'il attache une grande importance à la parrèsia des apôtres 35, il 
entend par là leur audace à proclamer la Parole plutôt que leur indépendance d'esprit. En un mot : 
Luc n'affiche pas l'autonomie intellectuelle de l'his torien ; sa lecture de l'his toire es t croyante. Les  
premiers versets  des Actes  (1,7) le disent déjà : Luc comprend l'his toire en théologien, à savoir qu'il 
la comprend comme un temps qui, d'avance, appartient à Dieu. 
La différence avec les historiens grecs, sur ce point, es t cinglante, notamment pour ce qui concerne le 
rapport au religieux. Le recul critique est de mise chez eux, qui prennent sys tématiquement soin de 
se distancier des phénomènes surnaturels  qu'ils rapportent. Polybe donne le ton, au nom du refus  de 
l'invraisemblance et du sensationnalisme : le spectaculaire et le miraculeux sont tolérables à la seule 
condition de « sauvegarder la piété du peuple envers le divin » (Histoires XVI,12,9). Lucien est 
carrément cynique : « Si quelque trait fabuleux se présente, qu'on le rapporte, sans y croire 
entièrement ; non, fais-le connaître de ton auditoire pour  qu'il en fasse ce qu'il veut – tu ne cours  
aucun risque et ne penches ni d'un côté ni de l'autre »36. Comme le note Loveday Alexander, les 
dieux ont leur place dans l'histoire grecque et romaine, mais c'est une place convenue et acceptable ; 

                                                 
32  Arnaldo Momigliano défend la thèse intéressante que l'historiographie chrétienne des 4e et 5e siècles (Eusèbe, 
Sozomène, Socrate le Scolastique et Théodoret de Cyr), en focalisant leur récit sur le déploiement des conflits 
ecclésiastiques et l'histoire des  hérésies, constitue la véritable héritière de l'histoire guerrière des  Grecs (Les  fondations  
du savoir historique, Paris, Les Belles Lettres, 1992, p. 155-169) 
33  Je reprends dans les  lignes qui  suivent une argumentation que j'ai présentée dans  La première histoire du 
christianisme, p. 37-38. 
34  Comment il faut écrire l'histoire 61. 
35  Ac 2,29 ; 4,13.29.31 ; 9,27-28 ; 13,46 ; 14,3 ; 18,26 ; 19,8 ; 28,26.31. 
36  Comment il faut écrire l'histoire 60. 

James M. Morgan
Comment on Text
1st divergence from greek historiog.: Luke concentrates on an insignificant part of gr.-ro. culture, the Jews. here aligns himself with Jewish historiog. and Euseb. later.

James M. Morgan
Note
Josephus' use of heroes. Yes, but Luke-Acts abounds in heroes, but perhaps they are too insignificant for the greco-roman culture?

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
2nd error: the ethos: Luke writes as a theologian, a believer, that God has intervened in history.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Polybe and Lucien's views on writing on religious matters.



9 

des oracles de la Fortune sont invoqués pour faire avancer l'intrigue, mais ces coïncidences ne sont 
pas des occasions de s'émerveiller, ni pour les personnages du récit, ni pour les lecteurs 37. 
Nous touchons ici le point capital où les deux historiographies, la juive et la grecque, se séparent. 
Arnaldo Momigliano nous a appris à identifier cette séparation des chemins : l'historiographie 
grecque est critique, la juive ne l'est pas 38. Si la Grèce n'a pas inventé l'histoire, elle a par contre 
inventé le sujet his torien. Hérodote fournit déjà le modèle en introduisant dans son écriture la 
persona du narrateur commentant ce qu'il rapporte ; cette voix auctoriale induit une dis tance entre 
les faits  narrés et la réception par les  lecteurs 39. Dans l'historiographie juive au contraire, le sujet 
écrivant s'efface derrière la parole qu'il porte au langage. Luc a souscrit à cette éthique, sous réserve 
du prologue (Lc 1,1-4) où il énonce sa visée en suivant la voie grecque.  
 
Histoire éclairante, h istoire confessante 
 
J'insiste, car la différence épis témologique ne doit échapper à personne. His toriens grecs et juifs  
comprennent les uns comme les autres leur labeur comme une recherche du vrai, une quête de la 
vérité. L'exigence de véracité es t le maître mot de l'his toriographie antique. Mais alors  que les  Grecs  
établissent la vraisemblance des événements, les juifs exposent la vérité du Dieu qui gouverne le 
monde. L'histoire grecque est éclairante, l'his toire juive es t confessante. C'es t encore pourquoi 
l'intrusion du narrateur n'es t pas de mise dans l'his toriographie hébraïque, qui montre Dieu à l'œuvre 
dans l'événement ; la grecque jouera au contraire de la mise en perspective de divers points de vue. 
Revenons encore une fois sur la préface de l'œuvre à Théophile (Lc 1,1-4), pour la relire à la lumière 
de ce qui vient d'être dit. Cette préface fonctionne à mon avis à la façon de ce que Genette appelle le 
« pacte de lecture »40, à savoir qu'elle installe un contrat de lecture entre narrateur et narrataires. 
Qu'y apprend-on, outre l'énoncé de la déontologie historienne de l'auteur ? Luc parle de « reproduire 
un récit des événements accomplis  parmi nous » (1,1). Qui sont les « nous » ? Qui se cache derrière 
ce possessif qui paraît bien absorber narrateur et narrataires ? Si Luc fait référence à un lien 
englobant à la fois lui et les récepteurs de son message, ce « nous » renvoie à une communauté de 
lecture théologique, une communauté de foi, célébrant les événements narrés comme événements de 
salut. Dit autrement : Luc fait d'emblée référence à une réception croyante de l'his toire qu'il va 
raconter, réception garantie par l'appartenance commune à une tradition qui lie émetteur et 
récepteurs du message. 
Je conclus. À la ques tion de savoir si Luc es t le premier his torien du chris tianisme, il es t apparu que 
la démarche adéquate consis te à situer cet auteur dans le contexte de l'his toriographie ancienne. S'est-
il compris  comme un his torien selon les canons  du premier siècle ? Au vu de la littérature 
historiographique gréco-romaine et de ses caractéris tiques compositionnelles, Luc s'es t assurément 
conformé aux lois du genre dans l'écriture du livre des Actes. Il honore l'ambition affichée par sa 
préface (Lc 1,1-3), qui es t de positionner son œuvre double parmi les  écrits his toriographiques de 
haut s tandard culturel. Quant à la visée de son entreprise d'his torien, elle s'affilie plutôt à 
l'historiographie juive, ce que signalent d'une part le choix de son sujet (l'his toire d'une secte 
religieuse), d'autre part son parti-pris d'herméneutique théologique de l'histoire. 
À ce stade de réflexion, une question impérieuse se pose : comment s'opère l'écriture de l'his toire ? 
Que penser de la revendication de vérité élevée par les his toriens gréco-romains ? Luc, quand il 

                                                 
37  Loveday C. A. Alexander, « Fact, Fiction and the Genre of Acts », NTS 44, 1998, p. 380-399, voir surtout 
394. 
38  Les fondations du savoir historique, p. 5-32. 
39  Un exemple fameux : la réserve d'Hérodote face aux prédictions des prêtres de Chaldée (Histoires I,182,1). Sur 
les intrusions du narrateur dans le récit  historique grec, voir Claude Calame,  Le récit en Grèce antique,  Paris,  
Klincksieck, 1986, p. 71-77. 
40  Sur cette notion empruntée à Gérard Genette, voir Daniel Marguerat, Yvan Bourquin, Pour lire les récits 
bibliques. Initiation à l'analyse narrative, Paris/Genève/Montréal, Cerf/Labor et Fides/Novalis, 22002, p. 157-160. 

James M. Morgan
Comment on Text
This is where the two historiog. separate.

James M. Morgan
Comment on Text
Yes, but what do you mean by that. The OT is terribly critical especially towards its own people!

James M. Morgan
Comment on Text
precisation about Ot histori. and Luke's imitation of it: the historian is self-effacing.

James M. Morgan
Comment on Text
pacte de lecture: the contract between narrator and reader or listener.

James M. Morgan
Note
M. explains the main diff. bet. the two types of hist.

James M. Morgan
Note
what did Luke promise the reader? Who is "among us"?

James M. Morgan
Comment on Text
Marg.'s conclusion whether Luke adhered to gr. hist. and if he really can be considered the first christ. hist.



10 

enfreint la règle d'objectivité posée par Lucien de Samosate, transgresse-t-il aussi l'éthique 
historienne telle que nous la saisissons aujourd'hui ? 
 
III. Légitimité d'une h istoriographie théologique 
 
J'ai rappelé plus haut le sec verdict d'Overbeck sur l'his toriographie lucanienne : un mélange indécent 
de faits  his toriques et de légendes41. C'est pourquoi, avec l'école de Tubingue, Overbeck déniait à 
Luc-Actes le statut d'his toire. Au nom de quoi ? Il est symptomatique que ni Baur, ni Overbeck ne 
fassent appel à une théorie de l'his toire pour appuyer leurs dires  : l'un et l'autre, dans  la droite ligne 
du positivisme, identifient vérité his torique et exactitude documentaire. Pareille confusion n'es t 
aujourd'hui plus autorisée. 
 
Historiographie et postmodernité 
 
Depuis le rationalisme d'Overbeck (1837-1864), où l'on se croyait en état de trancher 
péremptoirement entre le jus te et le faux, la réflexion a progressé sur l'écriture de l'histoire42. Nous 
sommes devenus plus modes tes, mais aussi moins naïfs, sur la définition de ce qui es t le « vrai » en 
histoire. À l'école d'Henri-Irénée Marrou, nous avons appris qu'il n'es t pas d'his toire hors de la 
médiation qu'ins titue l'interprétation donatrice de sens de l'historien ; il n'es t d'his toire que re-
construite à partir d'un point de vue qui est la position de l'historien43. Avec Raymond Aron, nous 
avons réalisé que le discours historien n'aligne pas les faits nus auxquels pensaient Baur et 
Overbeck, mais uniquement des faits interprétés en fonction d'une logique posée préalable ; et dans  
cette opération, rappelle Aron, « la théorie précède l'histoire »44. Grâce à Paul Veyne, nous voyons  
plus clairement que le discours historien sélectionne, parmi les éléments documentaires qui lui sont 
accessibles, et qu'il trace une intrigue au nom d'un point de vue entièrement habité par la subjectivité 
de l'historien45.  
On prendra pour exemple la variété des discours his toriographiques  sur la chute de Jérusalem en l'an 
7046. Les his toriens romains (Suétone, Tacite) la traitent comme une péripétie illus trant l'évidente 
suprématie des armées romaines. Les rabbins appliquent à ce drame une logique de la faute d'Israël 
(cf. bTaanit 29a). Le discours apocalyptique (4Esdras 9,26–10,59) interroge Dieu sur sa justice. 
Flavius Josèphe rend compte de la défaite juive pour affirmer que Dieu a choisi le camp des 
Romains (AntiquitésJuives 20,164-166 ; Guerre des Juifs 5,366-367). Les évangiles y voient la 
sanction divine sur l'infidélité d'Israël et l'annonce du choix d'un nouveau peuple (Mt 22,3-10 ; 
23,33-39 ; Lc 11,49-51 ; 13,34-35). À chaque fois, un point de vue, idéologiquement marqué par un 
contexte socio-religieux, guide l'analyse et la plume de l'écrivain his torien.  
Il n'est donc pas de virginité en his toire. Il n'est qu'une multiplicité de discours his toriographiques, 
frappés chacun au coin d'une irrécusable subjectivité. La vérité de l'his toire ne tient pas à la 
factualité de l'événement rapporté, quand bien même (et c'es t la différence avec le roman) l'his torien 
est assigné à rendre compte de son rapport aux faits.  La vérité en his toire tient à l'interprétation que 
donne l'historien d'une réalité toujours susceptible, en elle-même, d'une pluralité d'options  
interprétatives. Faut-il, pour autant, souscrire à la thèse pos tmoderne du subjectivisme intégral du 

                                                 
41  Voir p. XXX. 
42  Pour un plus ample développement, voir mon livre La première histoire du christianisme,  p. 16-27. Plus  
fondamentalement, on lira le beau livre de Pierre Gibert, Vérité historique et esprit historien, Paris, Cerf, 1990. 
43  Henri-Irénée Marrou, De la connaissance historique (Points H 21), Paris, Seuil, 1975. 
44  Raymond Aron, Introduction à la philosophie de l'histoire, Paris, Gallimard, 141957, citation p. 93. 
45  Paul Veyne, Comment on écrit l'histoire (Points H 226), Paris, Seuil, 1996. 
46  Je me suis livré à cette analyse comparative dans un article : « Le conflit des interprétations en histoire. 
Lectures juives et lectures chrétiennes  de la chute de Jérusalem »,  in : Herméneutique et histoire. Mélanges  G.  
Hammann (Histoire et société 45), Genève, Labor et Fides, 2002, p. 249-268. 

James M. Morgan
Comment on Text
but did Luke break Lucien's rule of objectivity?

James M. Morgan
Comment on Text
M's critique of the Tubingen school, positivism exaggerated that is no longer authorized.

James M. Morgan
Note
M.: we're more modest and less naive than before regarding the judgment of true and false in the text.

James M. Morgan
Comment on Text
this is true of any hermeneutical theory, but some are more overt and restrictive than others. The conclusions are almost predetermined, and, one might say, predictable.

James M. Morgan
Note
example of diff. points of vue re. the fall of Jerusalem

James M. Morgan
Note
subjectivity is always present in history, but does that lead to total arbitrariness?

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight



11 

discours historien ? La réflexion de Paul Ricœur nous sauve du total arbitraire en cadrant la théorie 
historiographique. 
 
Les trois stades de la représentation historienne 
 
Le travail his torien recouvre un long processus  que Michel de Certeau dénomme heureusement 
l'opération his toriographique47. Ce processus va de l'inventaire des données à la phase d'écriture en 
passant par l'opération réflexive. Il y a donc, entre la récolte des éléments documentaires et l'écriture 
historiographique, un travail de représentation his torienne que Ricœur appelle la 
« représentance »48.  
La représentation du passé opère, selon Ricœur, par une triple prise de dis tance face au souvenir 
immédiat des  faits passés 49. La première phase es t cons tituée par l'énumération des  preuves  
documentaires, dont le témoignage reste toujours indirect et conjectural ; c'es t le s tade de l'his toire 
documentaire. Il consis te, pour l'his torien désireux de recons tituer les derniers  moments de Jésus, 
dans la collecte des faits permettant de retracer son exécution au Golgotha en l'an 30. Le deuxième 
stade es t d'ordre explicatif ; il vise à rendre compte des événements à l'aide de théories permettant de 
les relier par des rapports de cause à effet. C'est le stade de l'histoire explicative ; il correspond à la 
recherche des motifs sociaux, religieux et politiques permettant d'expliquer pourquoi Jésus a été 
condamné à la peine capitale. 
Le troisième s tade, dit Ricœur, es t le moment his toriographique proprement dit. C'es t ici que 
l'histoire es t énoncée comme un récit fondateur, et cette opération nécessite le recours au mythe et à 
la symbolisation pour signifier l'enjeu des événements en cause. Ricœur appelle cette his toire 
poétique (au sens étymologique de poiein, faire, car elle s'apparente au mythe de fondation). Elle 
n'obéit pas  aux mêmes normes que les types  précédents et ne se prête pas  aux critères  de 
vérification en vrai ou faux (comme l'histoire documentaire) ; elle ne soupèse pas les diverses  
hypothèses d'évaluation d'un événement (comme l'his toire explicative) ; sa vérité se loge dans  
l'interprétation qu'elle donne du passé et dans la possibilité qu'elle ouvre au groupe de se 
comprendre dans le présent. Autrement dit : ce que l'historiographie au sens fort reconnaît comme 
véridique, c'est la conscience de soi qu'elle offre au groupe lecteur. Du coup, le tracé de frontière 
entre vérité de l'histoire et fiction historienne es t bien plus flou que ne le pensaient les positivis tes. 
À ce stade poétique, l'his torien déploie les  conséquences de la mort de Jésus et montre comment, de 
là, est apparue une tradition religieuse attachée à son nom. 
Le terme de « représentance » dit à la fois l'intention qu'a l'his torien d'atteindre l'événement et le 
caractère approximatif de la mise en écriture de l'his toire. La mémoire fixée par l'his torien n'es t 
jamais que (re)construction. Parce que l'écriture de l'histoire ne participe pas du « petit bonheur de 
la reconnaissance » qui es t le privilège de la mémoire50, elle doit recourir au travail de représentation, 
par lequel es t cons truit le sens que l'his torien entend communiquer au lecteur. 
La clarification ricœurienne en épis témologie de l'histoire es t à la fois magistrale et libératrice, car elle 
met fin à toute définition totalitaire (parce qu'unique) de l'his toriographie. Qu'on le dise : il y a 
plusieurs manières de faire de l'histoire, aussi légitimes les unes que les autres ! Rendre justice à 

                                                 
47 Michel de Certeau, L'écriture de l'histoire, Paris, Gallimard, 1975. 
48  Paul Ricœur, « L'écriture de l'histoire et la représentation du passé », p. 736. 
49  Je combine ici les données de deux textes de Paul Ricœur : « L'écriture de l'histoire et la représentation du 
passé », p.  736-745 et « Philosophies  critiques de l'histoire :  recherche, explication, écriture »,  in : Guttorm Floistad,  
éd.,problèmes philosophiques d'aujourd'hui. Philosophical Problems Today I, Dordrecht, Kluwer, 1994, p. 139-201. 
50  « La mémoire détient un privilège que l'histoire ne partagera pas, à savoir le petit bonheur de la 
reconnaissance : "C'est bien elle ! C'est bien lui !" Quelle récompense, en dépit des déboires d'une mémoire difficile, 
ardue ! C'est parce que l'histoire n'a pas ce petit bonheur qu'elle a une problématique spécifique de la représentation et 
que ses constructions complexes voudraient être des reconstructions, dans le dessein de satisfaire au pacte de vérité avec 
le lecteur.». Paul Ricœur, « L'écriture de l'histoire et la représentation du passé », p. 736. 

James M. Morgan
Comment on Text
Ricoeur's help in this matter

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text

James M. Morgan
Underline

James M. Morgan
Comment on Text
2nd stage: explanation; indicating cause and effect relations; why? in the social context

James M. Morgan
Underline

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Underline

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
reconstruction and representation for the person who was not present

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
M. is convinced that Ricoeur has given us the right model. It allows historians to be historians according to their model.



12 

l'historien consis te à s'interroger sur sa visée historiographique. En particulier, la reconnaissance de 
la dimension poétique es t capitale : valorisant le recours à l'expression symbolique en his toire, elle 
dédouane l'historien du soupçon regardant le symbolique comme abusif ou déviant à l'égard de 
l'éthique his torienne. Au contraire, si l'on suit Ricœur, le symbolique – qu'il soit théologique ou non 
— est intrinsèque à une visée historiographique de type poétique. Si elle expose un récit fondateur, 
l'histoire procède jus tement d'un devoir de symboliser et d'imaginer. Comment ne pas  voir que le 
livre des Actes s'ajus te très exactement à cette définition ? 
 
Un récit de commencement 
 
Les Actes  des apôtres sont un récit de commencement. J'ai défendu cette thèse ailleurs, montrant 
que dans la production culturelle hellénis tique, ils s'assimilent aux récits de fondation51. Multiples  
sont les signes d'une fondation, que la lecture théologique de l'auteur attribue à Dieu : Dieu provoque 
l'essor de la communauté à Jérusalem par l'envoi du Souffle à la Pentecôte (2,1-13) ; Dieu a un rôle 
d'initiateur dans la croissance de la communauté des croyants (2,47 ; 5,14 ; 11,24 ; 12,24) ; Dieu 
renverse Saul sur le chemin de Damas pour en faire le vecteur de la mission païenne (9,1-19) ; Dieu 
provoque la rencontre de Pierre et Corneille à force d'interventions surnaturelles (10,1-48), ouvrant 
le salut aux non-juifs ; Dieu foudroie les ennemis des croyants (1,15-26 ; 5,1-11 ; 12,21-23) ; Dieu 
sauve ses envoyés de périls majeurs (5,33-41 ; 9,23-25 ; 16,19-34 ; 27,1-44) ; etc. Dans son 
herméneutique théologique, Luc nomme Celui qu'il  confesse être l'auteur caché de l'his toire. 
Mais, ce troisième niveau de la représentation his torienne – selon Ricœur – n'occulte pas le registre 
documentaire. S'il participe d'une herméneutique théologique, le narrateur des  Actes ne congédie pas  
pour autant la dimension factuelle des événements narrés. L'écriture lucanienne témoigne d'une 
extraordinaire attention aux villes fréquentées par les envoyés, aux routes suivies, aux personnes 
rencontrées. Le narrateur peut être d'une s tupéfiante précision lorsqu'il décrit l'itinéraire suivi par les  
missionnaires chrétiens (13,4 ; 19,21-23 ; 20,36-38), les choix de parcours (20,2-3.13-15), les  temps  
de voyage (20,6-15), les conditions d'hébergement (18,1-3 ; 21,8-10), les scènes d'adieux (21,5-7.12-
14), etc. Le superbe chapitre 27, avec son récit de naufrage où Luc se laisse aller aux effets 
dramaturgiques, est en même temps célèbre par l'étonnante minutie de son vocabulaire nautique. Le 
même réalisme documentaire touche sa description des ins titutions romaines. Contrairement aux 
reproches qui lui étaient adressés naguère, on constate aujourd'hui que Luc disposait d'une solide 
information sur l'appareil adminis tratif de l'Empire : Philippe es t très correctement appelé colonie 
(16,12), ses praetores reçoivent le nom de s tratèges (16,20), les magistrats de Thessalonique sont 
correctement appelés  politarques (17,8), Gallion reçoit à Corinthe son titre de proconsul (18,12), et 
ainsi de suite. La présence de ces titulatures, vérifiée à partir de notre connaissance des institutions  
impériales 52, nous apprend que Luc use du vocabulaire à bon escient. 
 
IV. L'historien Luc à l'œuvre 
 
Il me reste à reprendre trois objections classiquement élevées contre le s tatut d'historien de l'auteur 
des Actes. Première objection : Luc rapproche indûment Pierre et Paul, au point de les  dénaturer. 
Deuxième objection : Luc idéalise la première communauté chrétienne à Jérusalem. Troisième 
objection : Luc méconnaît Paul au point de taire son activité épis tolaire. 
 
Des ressemblances voulues 
 
                                                 
51  Daniel Marguerat, La première histoire du christianisme, p. 45-65. 
52  La vérification est opérée dans le 2e volume de l'encyclopédie The Book of Acts in its First Century Setting, 
David W.J. Gill et Conrad Gempf, éds, Eerdmans/Paternoster, Grand Rapids/Carlisle, 1994. 

James M. Morgan
Note
In this light, Acts has a place on the shelves of history!

James M. Morgan
Highlight
M.'s definition of Acts genre: a narrative of beginning.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke's understanding of the adminsitration of the empire.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke demonstrates precision even though he is interested in a theological recitation.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke's vocabulary

James M. Morgan
Note
three main objections to Luke as historian

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight



13 

La première objection a été élevée par l'école de Tubingue : Luc dépeint Pierre aussi paulinien que 
possible et Paul aussi pétrinien qu'il es t permis, en vue de présenter une vision conciliatrice et 
irénique des origines de la chrétienté53. Le constat es t correct, mais Baur se trompait sur un point : le 
mimétisme cons taté englobe Jésus ; c'est moins la proximité Pierre-Paul qui importe à Luc que leur 
commune ressemblance avec le Maître. Pierre et Paul guérissent comme Jésus a guéri (comparer Lc 
5,18-25 avec Ac 3,1-8 et Ac 14,8-10 !).  Comme Jésus  lors de son baptême, Pierre et Paul 
bénéficient d'une vision extatique à un moment-clef de leur ministère (Ac 9,3-9 ; 10,10-16). Comme 
Jésus, ils prêchent et endurent l'hos tilité des juifs. Comme leur Maître, ils souffrent et sont menacés  
de mort.  Paul es t en procès  à la manière dont Jésus  l'a été (Ac 21–26), et comme Lui, Pierre et Paul 
sont à la fin de leur vie l'objet d'une miraculeuse délivrance (Ac 12,6-17 ; 24,27–28,6). 
Le procédé auquel recourt le narrateur est connu de la rhétorique gréco-romaine. Il a un nom : la 
syncrisis. Ce procédé consis te à mettre en parallèle deux personnages en vue de les rapprocher, de 
les comparer, et de marquer la supériorité de l'un sur l'autre54. La syncrisis est le medium littéraire de 
la continuité : elle vise à faire apparaître la fidélité à un modèle. En l'occurrence, le modelage de Paul 
sur Pierre vise à faire apparaître leur commune dépendance de Jésus. La cons truction en parallèle 
manifeste que les apôtres perpétuent les actes de Jésus et sont les vecteurs d'une puissance qui les  
précède, la puissance du « nom de Jésus »55. 
La syncrisis est donc un dispositif formel permettant à Luc d'assurer la préséance christologique 
dans l'action des apôtres. On perçoit que l'herméneutique théologique pèse ici lourdement sur la 
présentation des faits, au point de retenir (exclusivement ?) les traits qui s'inscrivent dans  le cadre de 
la continuité théologique.  
 
Le partage des biens : réalité ou fiction ? 
 
Luc a été fortement attaqué sur le tableau qu'il présente de la communauté de Jérusalem (Ac 1–5). 
On lui a reproché de cons truire un tableau complètement idéalisé du « printemps de Jérusalem », 
enjolivé par l'utopie de l'unanimité des croyants et de leur communauté de biens. Les sommaires 
d'Ac 2,42-47 et 4,32-35, avec leur célébration de la communion fraternelle, sont fameux : « tous  ceux 
qui étaient devenus croyants étaient unis et mettaient tout en commun » (2,44). Utopique ou fictif,  
cet idéal de partage des biens ? La critique historique a été féroce avec Luc, l'accusant de dépeindre 
un passé paradisiaque en vue de l'opposer à l'état de la chrétienté de son temps. Hans Conzelmann 
est représentatif de ceux qui penchent pour la fiction : « L'image de cette communion des biens est 
idéale […], elle n'est pas à considérer comme historique »56. Ce scepticisme sur l'his toricité se 
nourrit de doutes sur la viabilité d'un tel régime économique, et du manque d'attes tations  externes  
aux Actes d'une communauté de biens chez les chrétiens de Jérusalem. 
Disons d'emblée qu'aucune attes tation extérieure au livre des Actes, ni littéraire, ni archéologique, ne 
vient confirmer la valeur his torique du tableau57. Par ailleurs, il es t indéniable que la communion des  
biens est une utopie sociale connue de l'Antiquité. Platon l'a rendue célèbre en la prescrivant pour sa 

                                                 
53  Voir plus haut, p. XXX. 
54  Bonne présentation de la syncrisis  lucanienne chez Jean-Noël Aletti, Quand Luc raconte (LlB  115), Paris ,  
Cerf, 1998, p. 69-166. 
55  Le « nom de Jésus » représente dans les Actes  à la fois le contenu emblématique de la prédication apostolique 
et une puissance agissante à l'origine de miracles  : Ac 2,21.38 ;  3,6.10 ; 4,10.12.17-18.30 ; 5,28.40-41 ;  8,12.16 ;  
9,15-16 ; etc. 
56  Hans Conzelmann, Die Apostelgeschichte (HNT 7), Tübingen, Mohr, 1963, p. 31. 
57  On a invoqué Galates 2,10 : la collecte requise par l'assemblée de Jérusalem en 49, comme gage de l'unit é 
retrouvée entre le judéo-christianisme de Jérusalem et la mission paulinienne, a lieu selon Paul « pour que nous nous 
souvenions des pauvres » ; ce besoin d'aide sous-entend-il un appauvrissement de l'Église de Jérusalem, qui serait 
l'effet pervers du communautarisme économique décrit par notre texte ? Le raisonnement est tiré par les cheveux : la 
présence de pauvres dans une communauté religieuse de l'Antiquité n'est pas un indicateur du revenu moyen de ses  
membres. 

James M. Morgan
Note
response to first objection

James M. Morgan
Highlight
syncrisis: place two persons in parallel to compare and contrast

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Luke attacked for his utopic representation of the first christian community



14 

république idéale (République 464b). Mais elle n'es t pas qu'un mythe : Strabon attes te sa mise en 
pratique chez les Scythes  (Géographie 7,3,9), Diodore de Sicile aux îles Lipari (Bibliothèque 
Historique 5,9,4), Jamblique chez les disciples  de Pythagore (Vie de Pythagore 167-168).Qu'en es t-
il de la Palestine ? Nous disposons de l'exemple des Esséniens. Philon rapporte que dans les  
communautés esséniennes, « il n'y a qu'une seule bourse commune à tous, et les dépenses sont 
communes : communs sont les vêtements et communs les  aliments »58. Flavius Josèphe compare les  
Esséniens aux Pythagoriciens : « Ils méprisent les richesses et la communauté des  biens est chez  eux 
admirable […] Les biens de chacun sont mélangés à l'ensemble et tous, comme des frères, ne 
possèdent qu'une seule fortune » (Guerre des  Juifs 2,122). Les écrits  de Qumrân prouvent aussi que 
la secte exigeait de ses nouveaux membres le renoncement aux biens personnels59. L'exemple des 
communautés esséniennes et de Qumrân montre qu'en Palestine, au premier siècle, existaient des  
groupes religieux chez qui la conscience communautaire se concrétisait au plan de la gestion des  
biens ; ce précédent fournit à la description de Luc un appui indirect, en établissant sa plausibilité 
historique. 
Actuellement, les  exégètes des Actes sont beaucoup moins soupçonneux à l'égard de la fiabilité 
historique du récit de Luc. Forts  de la plausibilité his torique que cons titue l'exemple essénien, ils  
estiment que rien ne s'oppose à une pratique communautaris te dans la première communauté 
jérusalémite60. L'hypothèse, appuyée par l'archéologie, de la présence d'un quartier essénien à 
Jérusalem au premier siècle, rend possible une influence essénienne sur les usages du groupe 
chrétien. Informé de cette pratique au sein de la chrétienté primitive, l'auteur des Actes l'a mise en 
évidence par le biais  des sommaires ; il cède ainsi à la généralisation, mais  n'invente pas ce qui fut le 
fait d'un (petit ?) groupe à Jérusalem. Accuser l'auteur des Actes de projeter un rêve 
communautaris te aux origines du christianisme n'es t donc plus de mise ; sous une forme 
vraisemblablement modes te, ce modèle a pris forme dans la première chrétienté jérusalémite. Luc 
témoigne de cette pratique par le slogan « tout es t commun » (4,32), emprunté à l'idéal grec de 
l'amitié, qui signale un programme plutôt qu'il ne décrit un sys tème de gestion. Il y voit en effet une 
concrétisation exemplaire de cet idéal. Ses modalités nous échappent, mais non la finalité que lui 
assigne l'auteur : personne dans la communauté ne doit souffrir de sa pauvreté (4,34). Bien qu'il soit 
conscient de son caractère anachronique, Luc magnifie cet idéal communautaris te, qu'il juge conforme 
à l'impératif de jus tice sociale qu'il a retenu de Jésus (Lc 1,52-53 ; 4,18-27 ; 6,20b-26 ; 12,13-21 ; 
16,19-31 ; etc.). 
 
L'image de Paul dans les Actes 
 
Autre objection élevée contre le travail his torien de Luc : l'absence de toute mention sur l'activité 
épis tolaire de Paul, dont on peut penser qu'elle a pourtant occupé une part importante du temps  et 
de l'énergie de l'apôtre. Comment expliquer cet épais silence ? Impéritie de l'historien ? Ignorance ? 
Choix délibéré ? La question s'aiguise lorsque l'on compare l'argumentation des épîtres à la 
prédication paulinienne dans les  Actes, essentiellement marquée par la continuité avec le judaïsme à 
l'enseigne de l'obéissance légale (Ac 16,3 ; 22,3 ; 23,6 ; 28,17). Luc aurait-il mal lu ou mal entendu 
l'apôtre des Gentils ? 
Je crains que poser la question dans ces termes ne revienne à faire preuve d'anachronisme. Le 
déplacement qui se produit entre les épîtres et le portrait lucanien de Paul est indéniable. Mais que 
                                                 
58  Quod omnis probus 86. 
59  1 QS 1,11-12 ; 6,15-23 ; 9,7-9. Inventaire des textes chez Hans-Josef Klauck, « Gütergemeinschaft in der 
klassischen Antike, in Qumran und im Neuen Testament », in  : Gemeinde. Amt.  Sakrament, Würzburg, Echter,  1989,  
p. 69-100. 
60  On trouvera le dossier historique chez Brian Capper,  « The Palestinian Cultural  Context of Earliest Christian 
Community of Goods », in : The Book of Acts in its First Century Setting, vol. 4, Richard Bauckham, éd., 
Eerdmans/Paternoster, Grand Rapids/Carlisle, 1995, p. 323-356. 

James M. Morgan
Note
the parallels in history of common living, especially qumran

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
"ideal" for "tout est commun" doesn't necessarily have to be from greek origin (just because was written in greek).
Here I'm not sure of M's description.



15 

fait-on communément lorsque l'on s'interroge sur l'image de Paul dans les Actes ? La procédure est 
immuable : le chercheur confronte le texte lucanien au texte des épîtres et pointe chez Luc des  
erreurs de lecture. Or, c'es t un complet anachronisme que d'imaginer Luc écrivant l'his toire de Paul 
avec, sous les yeux, les lettres de l'apôtre ! Entre les Actes et le canon des lettres pauliniennes, une 
étape his torique es t négligée : le phénomène complexe et multiforme de la réception de Paul. Luc ne 
réduplique pas le message de Paul, pas plus que l'épître aux Ephésiens ne réduplique Romains  ou 
Galates. 
François Bovon défend l'idée que la réception de l'apôtre, au premier siècle, a pris deux formes. D'un 
côté, Paul a survécu dans des écrits  rédigés en son nom : ce sont les  lettres dites  deutéro-
pauliniennes (Col, Ép, 2 Th) et les Pas torales (1-2 Tm ; Tite). D'un autre côté, la mémoire de 
l'apôtre a été magnifiée par le rappel de son action : c'est le cas des Actes des apôtres, et plus tard 
(vers 200) des Actes apocryphes de Paul. D'un côté Paul survit comme document, de l'autre comme 
monument61. Poursuivant cette intuition, je dirai que la réception de Paul s'es t organisée autour de 
trois pôles : biographique, canonique et doctoral. 
Sur le pôle « biographique », Paul est célébré comme le héros de l'Évangile, le missionnaire des 
nations, dont on narre les hauts faits (Actes) ; une hagiographie se prépare ici, dont les  Actes de Paul 
sont le témoin. Le pôle « canonique » retient en Paul l'écrivain, recueille et recopie ses écrits,  les  
rassemble en une collection qui prépare leur réception dans le canon du Nouveau Testament (les  
lettres pauliniennes). Sur le pôle « doctoral », Paul es t invoqué comme le docteur de l'Église, dont on 
imite les  sentences dans des lettres  pseudépigraphiques (Col, Ép, 2 Th, Pas torales). Ces trois  types  
de réception sont parallèles et synchrones ; ils voient le jour entre 70 et 100. Ils représentent trois  
façons d'assumer l'absence de l'apôtre, soit en fixant la mémoire de sa vie (héritage biographique), 
soit en préservant ses écrits (héritage canonique), soit en l'instituant comme icône théologique 
garante de l'interprétation orthodoxe (héritage doctoral ; cf. Col 2,5). Chacune de ces gestions de 
l'héritage paulinien sélectionne les traits  qui lui conviennent dans la figure de l'apôtre et confère à 
cette figure un statut spécifique.  
J'insiste sur ce fait : le canon des épîtres pauliniennes  ne cons titue pas le socle documentaire, la toile 
de fond sur laquelle se serait érigée la réception de l'apôtre ; il cons titue comme tel une filière dans  la 
réception de la figure de Paul, une filière spécifique, qui retient de lui son statut d'écrivain 
polémis te ; cette filière es t parallèle aux filières biographique et doctorale. 
Les conséquences de cette perception de la réception de Paul sont importantes. 
Première conséquence : le silence de Luc sur les écrits de Paul devient parfaitement explicable. Les  
quelques contacts  terminologiques des Ac avec le langage paulinien ne sont pas à sous-es timer, mais  
leur rareté ne crédibilise pas l'idée d'une consultation lucanienne de la correspondance de l'apôtre62. 
Ce silence ne signale pas un oubli de Luc, mais le fait que la connaissance de son héros n'es t pas  une 
connaissance littéraire. La présence de vocabulaire paulinien en Lc-Ac, notamment le « météorite 
paulinien » d'Ac 13,38-3963, peut faire penser que notre auteur disposait de logia de l'apôtre. Il n'en 
reste pas  moins que, véhiculée par la mouvance à laquelle Luc appartient ne se nourrit pas  
premièrement des mots de l'apôtre, mais de son his toire de vie. 
Deuxième conséquence : chaque filière de réception de Paul compose de manière spécifique son 
image du héros. Dans les Pastorales, Paul est cité comme le commencement absolu ; il reçoit un 

                                                 
61  François Bovon, « Paul comme Document et Paul comme Monument », in : Joël Allaz, etc., Chrétiens en 
conflit. L'Épître de Paul aux Galates (Essais bibliques 13), Genève, Labor et Fides, 1987, p. 54-55. 
62  Opinion contraire chez Charles K. Barrett, « Acts and the Pauline Corpus », ET 78/1, 1976, p. 1-5. 
63  Ces deux versets semblent sortis  tout droit d'une lettre de Paul  : « Sachez-le donc,  frères, c'est grâce à lui que 
vous vient l'annonce du pardon des péchés, et cette justification que vous n'avez pas pu trouver dans la loi de Moïse, 
c'est en lui qu'elle est pleinement accordée à tout homme qui croit. » (13,38-39). 

James M. Morgan
Note
M. defends Luke from attacks against him regarding a false represent. of Paul

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Possible sources of reception of Paul: biog, canon., and doctoral.
This is where M.'s position on the pauline letters influences his reconstruction of Paul's life and evaluation of Luke's work. How convincing is the deutero-pauline theory?

James M. Morgan
Note
pseudepigraphic texts of Paul represents Paul as "doctoral", the doctor of the Church.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
the conseqences of keeping in mind these three reprs. of Paul

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Underline



16 

statut de père s'adressant à ceux qu'il a enfantés, ses « enfants dans la foi »64. Dans le récit de Luc, 
au contraire, Paul es t précédé ; il s'inscrit dans la continuation d'un Pierre et d'un Étienne65. Autre 
exemple : les miracles. Luc attribue à Paul une série d'actes thérapeutiques (la guérison du paralysé 
de Lys tre en Ac 14, la réanimation d'Eutyque en Ac 20, la guérison de Publius en Ac 28, etc.). On a 
prétendu que ces miracles étaient une pure reproduction de la part de Luc des prodiges attribués à 
Pierre, mais à tort : Paul lui-même n'a jamais nié être doté de pouvoirs charismatiques 66. La filière 
biographique, ou disons narrative, met donc en valeur ce qui, pour des raisons internes  à la s tratégie 
de l'apôtre, es t demeuré dans ses écrits à l'état de référence ténue67. 
 
Luc et Eusèbe de Césarée 
 
J'ai posé initialement la ques tion : qui, le premier, a écrit une his toire du chris tianisme ? 
Au terme de cette étude, la ques tion me paraît s'imposer : Eusèbe de Césarée usurpe le titre. 
L'auteur (anonyme) de Luc-Actes, que la tradition depuis Irénée a coutume de nommer Luc, fut le 
pionnier de l'historiographie chrétienne. Qu'es t-ce qui différencie en effet son œuvre de l'Histoire 
Ecclésiastique d'Eusèbe ? L'un et l'autre se livrent à une lecture théologique de l'histoire. L'un et 
l'autre osent consacrer une œuvre historiographique à la naissance et à l'expansion d'une secte 
religieuse. Eusèbe cite ses sources et affiche un rapport critique à sa documentation, tandis que Luc 
camoufle ses emprunts ; il n'en res te pas moins qu'Eusèbe et Luc adoptent face à leurs  
prédécesseurs une position à la fois sélective et critique. 
Selon moi, la différence capitale se joue ailleurs  : Eusèbe défend une orthodoxie théologique, 
stigmatise les hérésies  et narre l'his toire d'une ins titution. Luc, au contraire, n'es t pas intéressé par la 
dimension institutionnelle de l'Église : c'est l'essor de la Parole qui le préoccupe, une Parole féconde 
et créative dont la progression dans l'histoire es t assurée par un Dieu-Providence. Qui s'intéresse à 
l'articulation des  minis tères en Église collectera peu de renseignements à la lecture des Actes ; par 
contre, l'action de la main invisible de Dieu dans l'his toire lui es t désignée à de multiples reprises 68. 
Eusèbe est le premier his torien de l'Église. Luc est en revanche le premier à avoir,  dans une 
perspective his toriographique et en vue de construire l'identité de la chrétienté, décrit l'his toire des  
origines chrétiennes. 
 
 
 
 

                                                 
64  Sur l'image de Paul dans les Pastorales, je rappelle l'étude imposante de Yann Redalié, Paul après Paul. Le 
temps, le salut, la morale selon les épîtres à  Timothée et à Tite (Monde de la Bible 31), Genève, Labor et  Fides,  
1994.  
65  Luc sur ce point retrace la conscience que l'apôtre avait de lui-même : les credos, les fragments hymnologiques  
et les formules kérygmatiques que Paul reprend dans ses lettres, et parfois cite, témoignent qu'il se pose en homme 
« précédé » d'une tradition. 
66  « Les signes de l'apôtre se sont produits parmi vous : patience à toute épreuve, signes miraculeux, prodiges, 
actes de puissance. »  (2 Co 12,12) ; cf. 1 Th 1,5 ; 1 Co 14,18. On consultera à ce sujet la monographie de Stefan 
Schreiber, Paulus als Wundertäter. Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen zur Apostelgeschichte und den 
authentischen Paulusbriefen (BZNW 79), Berlin, de Gruyter, 1996. 
67  Sur ce dossier complexe,  je renvoie à mon article :  « L'image de Paul dans  les Actes  des apôtres »,  in :  
Michel Berder, éd., ACFEB, Les Actes des Apôtres. Histoire, récit, théologie (LeDiv 198), Paris, Cerf, à paraître. 
68  Cette visée non institutionnelle des Actes a été bien perçue par Mark Reasoner, «The Theme of Acts :  
Institutional History or Divine Necessity in History ?», JBL 118, 1999, p. 635-659. Le rôle important de la 
providence divine, la pronoia, dans l'histoire, aussi bien chez Flavius Josèphe que chez Luc, est montré par John T. 
Squires, The Plan of God in Luke-Acts (SNTS.MS 76), Cambridge, Cambridge University Press, 1993. 

James M. Morgan
Comment on Text

James M. Morgan
Note
M's final conclusion.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
similarities and differences bet. Eusebius and Luke


