Art. RSR 2004/4 @

Daniel Marguerat (Université de Lausanne)

Luc, pionnier de I'historiographie chrétienne

« En histoire, nos constructions sont au mieux des reconstructions [...].

C'est a tous les stades de l'opération historiographique que l'interprétation
qualifie le désir de vérité en histoire. Et cela face au veeu de fidélité de la mémoire. »
Paul Ricoeur'

I.Le premier historien du christianisme

Qui a écrit la premiere histoire du chris tianisme ?

La recherche historienne a rarement hésité a pointer le doigt vers Eusebe de Césarée (265-340), et sa
monumentale Histoire Ecclésiastique. 11 faut dire que l'intéressé s'auto-désigne dans le rdle : « Le
propos réclame des maintenant que me pardonnent les nobles esprits, des lors que je reconnais que
la promesse de remplir la tache completement et sans failles dépasse nos forces, puisqu'étant
aujourd'hui le premier a aborder le sujet, nous entreprenons d'aller comme sur un chemin désert et
non frayé, en priant d'avoir Dieu pour guide et pour auxiliaire la puissance du Seigneur » (1,1,3).
Qu'est ce qui conduit Eusébe a invoquer Dieu comme auxiliaire ? On peut comprendre sa précaution
oratoire au coup de force dont il fait preuve : premier parmi les écrivains chrétiens, il brandit le
terme emblématique des historiens grecs : historia’. Eusébe éléve la prétention d'écrire une historia,
qu'il qualifie dans son titre : Historia ekklesiastike. Or, jusqu'ici, I'historia grecque a un objet
strictement délimité : c'est I'histoire d'une ethnie ou d'une nation, sur le registre culturel, politique et
militaire.

L'historien gréco-romain (Hérodote, Thucydide, Polybe, Tacite) écrit le récit de la « grande »
histoire, celle qui construit les peuples et les empires. Lucien de Samosate, un rhéteur du II° siecle
auteur d'un traité de déontologie historienne, ironise sur les historiens incapables de raconter les
batailles*. L'historia a la grecque résonne du fracas des conquétes militaires ou s'enthousiasme de
l'exploration des confins de la terre. Eusebe, lui, écrit l'histoire d'un mouvement religieux qui
ambitionne de conquérir le monde ; mais qui pourrait comparer la chrétienté a la civilisation romaine
et a sa gloire ? L'audace de 1'évéque de Césarée est a la hauteur de son talent de chroniste et
d'écrivain.

Eusebe de Césarée : « je n'ai encore jusqu'a présent distingu ¢ personne... »

1

746-747.

2

Paul Ricceur, « L'écriture de 1'histoire et la représentation du passé », Annales 55, 2000, p. 731-747, citation

Je cite 'Histoire Ecclésiastique suivant la traduction de Michel Casevitz in : Francois Hartog, L 'histoire
d'Homeére a Augustin (Points 388), Paris, Seuil, 1999.

’ Eusébe commence par définir le sujet de son ceuvre : « Les successions des saints apotres, avec les temps
achevés depuis notre Sauveur jusqu'a nous, tous les faits que I'on dit avoir eu lieu dans 1'histoire ecclésiastique (kata
ten ekkesiastiken historian)... » (I,1,1). Je remercie mon collegue Frédéric Amsler de m'avoir rendu attentif a I'enjeu de
ce terme chez Euscebe.

! Lucien de Samosate, Comment il faut écrire I'histoire 28-29.


James M. Morgan
Note
the object of greek historia

James M. Morgan
Note
M.'s evaluation of Eusebius

James M. Morgan
Note
This is an excellent article which compares and contrasts Luke's historiography with those models of the greco-roman world and Jewish world. Luke comes out a winner; a capable historian with his own point of vue and defending it. 
Marguerat uses Ricoeur's model for interpreting history which proves to allow for room for freedom for the historian. 
M. refers to the deutero-pauline letters in his discussion about the so-called, differing representations of Paul in the NT: Paul's letters, Acts, and the pseudopigrapha. That of course is a debatable point, and not the right way to defend the portraits we have of Paul. M. has it right when he says that that was not the intention of Luke. His presentation of Paul accords with the purpose of Luke-Acts as a theological narrative which serves to give certainty to Theophilus.


2

Eus¢be de Césarée se proclame donc premier en historiographie chrétienne. Il a néanmoins
conscience d'avoir été précédé : « Nous ne pouvons nullement trouver les simples traces d'hommes
qui nous auraient précedés sur le chemin, sauf juste de minces éclaircissements par quoi chacun a
sa maniere nous a laissé des relations partielles des temps qu'ils ont parcourus [...] Donc, tout ce
que nous tenons pour profitable au sujet proposé, parmi les bribes que ces personnes ont elles-
mémes mentionnées, nous le choisirons [...] Je n'ai encore jusqu'a présent distingué personne
parmi les écrivains ecclésiastiques qui se soit consacré a ce type particulier d'écriture » (Histoire
Ecclésiastique 1,1,3-5).

Eusébe se sait précédé, mais non par de véritables historiens. Il exploite plusieurs auteurs, les plus
anciens étant Papias et Hégésippe. Or, on admet aujourd'hui que ni l'un ni l'autre n'a voulu faire
ceuvre d'historien. Papias a collecté les souvenirs de dits et de faits du Seigneur, tandis qu'Hégésippe
défend dans ses Hypomnémata « la tradition sans erreur de la prédication apostolique »° contre les
hérésies. L'évéque de Césarée, de son coté, sélectionne et combine plusieurs sources, dont il opére
une relecture critique. A la différence de ses prédécesseurs, il distingue le temps des origines du
temps de I'histoire de I'Eglise. Loin d'assimiler I'dge d'or de Jésus et ses apotres a l'histoire du
mouvement chrétien, il place la césure a la période de Trajan, a la mort de Jacques le Juste. Jusqu'ici
restée vierge, dit Eusébe (I11,32,7-8), I'Eglise commence a se dégrader sous l'effet du déploiement des
hérésies ; mais aussi, la disparition d'Israél en tant qu'entité politique fait place a l'installation de la
chrétienté dans 'Empire®. Bref, compilateur d'anciennes chroniques et conscient de la périodisation
de l'histoire, Euseébe construit une mémoire des origines chrétiennes en se servant de mémoires
antérieures. Il a de quoi revendiquer le titre d'historien chrétien — mais encore une fois, fut-il le
premier ?

Luc sous les feux de la critique

Les historiens modernes ont largement ratifi¢ I'auto-proclamation eusébéenne, dégradant du méme
coup la qualité historienne de Luc-Actes. Disons pour faire vite que jusqu'au 18° siécle, le livre des
Actes est recu comme la « premiére histoire de I'Eglise », composée sous l'inspiration de I'Esprit et
rédigée par Luc le médecin, compagnon de l'apdtre Paul. Dés la fin du 18° siécle, sous le coup de la
comparaison des textes lucanien et paulinien, une interrogation plus historique que dogmatique fait
voler en éclats la confiance jusque-la accordée a Luc.

Etienne Trocmé est représentatif de la compassion méprisante avec laquelle fut traité l'auteur de
I'ceuvre double a Théophile : « historien amateur, capable, mais insuffisamment formé pour sa
tache » . Quelles sont les insuffisances de ce Luc qui « est en somme aux grands historiens grecs ou
latins ce qu'un bon érudit de province est & un professeur de Sorbonne »® ? Quatre griefs sont
formulés a son encontre : il manque de curiosité¢ pour la variété des sources documentaires et se
satisfait d'une seule ; ses références géographiques et chronologiques manquent de précision ; sa
connaissance des institutions profanes de I'Empire romain est déficiente ; son grec, contaminé par
les sémitismes, n'a pas la pureté langagiére requise. Le péché de Luc tient en un mot : il veut édifier’.
Du coup, les bonnes intentions du prédicateur auraient obéré chez l'auteur a Théophile la
déontologie de l'historien, ruinant la crédibilité his toriographique de son entreprise.

: C'est ainsi qu'en parle Eusébe (Histoire Ecclésiastique 111,39,3). En revanche, Jérome les qualifie a tort

d'historia : omnes a passione Domini usque ad suam aetatem ecclesiasticorum texens historias (Les hommes illustres
22,1).

6 Sur cette décision eusébéenne de structuration historiographique, qui construit une mémoire des origines en
modifiant et manipulant des chroniques antérieures (Hégésippe et Papias), je signale l'article d'Enrico Norelli, « La
mémoire des origines chrétiennes : Papias et Hégésippe chez Eusébe », in : Bemard Pouderon et Yves-Marie Duval,
eds L'historiographie de | 'Eglise des premiers siécles (Théologie Historique 114), Paris, Beauchesne, 2001, p. 1-22.
Etlenne Trocmé, Le "livre des Actes" et I'histoire (EHPR 45), Paris, PUF, 1957, p. 105.

Etienne Trocmé, Le "livre des Actes" et I'histoire, p. 98.

Etienne Trocmé, Le "livre des Actes” et I'histoire, p- 113-121.

8
9

=


James M. Morgan
Note
Euseb.'s pretesa di essere il primo

James M. Morgan
Note
M's question, was Euseb. the first?

James M. Morgan
Note
from 18° cent. on severe critique of Luke's work, comparing it with evidence in Paul

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
the four flaws of Luke


3

Ce déni n'est pas neuf. Il remonte a I'école de Tubingue, qui, entrainée par le grand Ferdinand
Christian Baur (1792-1860), porte un coup cinglant a I'ceuvre lucanienne. Baur situe Luc a ce
moment critique du 2° siécle ou le déchirement de la chrétienté nécessite une synthése entre un
courant inspiré par Pierre et un courant d'héritage paulinien. Il voit dans les Actes des apdtres le
fruit d'une lecture conciliatrice de I'histoire des origines visant a orchestrer le rapprochement de ces
deux ailes antagonistes'®. Résultat : le livre des Actes fait apparaitre Paul aussi pétrinien que
possible et Pierre aussi paulinien qu'il est permis, afin de permettre a la chrétienté du II° si¢cle de se
reconnaitre I'héritiére d'une origine double, mais non conflictuelle. 11 y a 13, affirme-t-on, falsification
de I'histoire, que I'école de Tubingue baptise du nom de Tendenz (tendance). Luc est vu comme un
historien, non incapable mais tendancieux, submergé par un besoin de lire apologétiquement et
iréniquement l'his toire des origines.

Au-dela des critiques a faire a cette position, (trop) marquée par le schéma hégélien « thése—
antithése—s ynthése », on reconnaitra a Baur et ses émules le double mérite d'avoir situé I'ceuvre de
Luc dans l'histoire de la chrétienté naissante et d'avoir pergu que cette ceuvre, comme toute
production historienne, répond au besoin identitaire du mouvement qui la produit. L'approche
sociale de l'historiographie, aujourd'hui, corrobore parfaitement ce point de vue.

L'exégese allemande, de Franz Overbeck a Philip Vielhauer, n'a jamais pardonné a l'auteur des Actes
son portrait de Paul. Il est vrai que la séquence paulinienne des Actes (chapitres 9 et 13-28)
bénéficie du paralléle que constitue la littérature de l'apotre. Ce face-a-face met le récit lucanien en
difficulté'’. Le conflit sur la Torah, qui constitue le cceur du combat paulinien, s'efface dans les
Actes au profit d'une controverse sur la résurrection (Ac 23,6-9 ; 26,6-8). Paul y apparait comme un
juif pieux respectueux des rites et des coutumes juives. Les conflits de l'apdtre avec ses
communautés, qui nous ont pourtant valu son abondante correspondance, ne sont jamais évoqués.
De surcroit, l'activité épistolaire de Paul n'est méme pas mentionnée. La « tendance » lucanienne est
accusée de céder au faux-portrait. La formule la plus assassine est venue de Franz Overbeck, exégete
a Bale, qui dans un texte de 1919 traite le travail de Luc de « gaffe a I'échelle de l'histoire
mondiale »'2. La bévue lucanienne, selon lui, est d'avoir mélé histoire et fiction, faits avérés et
donnés légendaires, en un brouet inconvenant. Ce qui est toléré d'un évangéliste ne saurait I'¢tre d'un
historien digne de ce nom.

Luc, cancre a I'école des historiens ?

Jusque dans les années 1960, la recherche lucanienne est dominée par cette tonalité¢ lourde. Les
fronts se figent. Dans sa majorité, 'exégese protestante allemande (Overbeck, Holtzmann, Weiss,
Bultmann, Conzelmann, Vielhauer, Liidemann) dénonce dans le travail historien de Luc une ceuvre
de faussaire, ou a tout le moins le résultat d'une coupable naiveté. D'un autre coté l'exégese anglo-
saxonne, moins fixée sur la question paulinienne, s'est acharnée a défendre la fiabilit¢ documen taire
de Luc-Actes (Gasque, Bruce, Marshall, Hemer)". Les exégetes catholiques ont souvent défendu la

10 Ferdinand Christian Baur, Ueber den Ursprung des Episcopats in der christlichen Kirche, Tiibingen, Fues,

1838. Présentation des travaux de l'école du Tubingue sur les Actes chez W. Ward Gasque, 4 History of the
Interpretatzon of the Acts of the Apostles, Peabody, Hendrickson, 1989, p. 26-54.

L'attaque la plus vive lancée contre le portrait lucanien de Paul émane de Philip Vielhauer, « Zum
"Paulinismus" der Apostelgeschichte », in : Aufsdtze zum Neuen Testament (ThB 31), Munich, Kaiser, 1965, p. 9-27.
2 Franz Overbeck, Christentum und Kultur, Bale, Schwabe, 1919 (repr. 1963), p. 78 : « eine Takt1051gkelt von
welthistorischen Dimensionen, der grosste Excess der falschen Stellung, die sich Lukas zum Gegenstand gibt ».

L'histoire de la recherche est présentée par W. Ward Gasque, A History of the Interpretation of the Acts of the
Apostles. Pour la recherche plus récente : Wilhelm C. van Unnik, « Luke-Acts, a Storm Center in Contemporary
Scholarship », in : Leander E. Keck et J. Louis Martyn, éds, Studies in Luke-Acts. Essays in honor of P. Schubert,
Nashville, Abingdon, 1966, p. 15-32 ; Marcel Dumais, « Les Actes des Apotres. Bilan et orientations », in :
ACEBAC, «De bien des maniéres ». La recherche biblique aux abords du XXle siécle (LeDiv163), Montréal/Paris,
Fides/Cerf, 1995, p. 307-364.


James M. Morgan
Note
the influence of F.C. Baur, a later work that attempted to provide a synthesis

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
positive contribution of Baur and Tubingen school

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Research until the 1960's dominated by this critical spirit

James M. Morgan
Note
Evangelical and Catholic responses


4

valeur historique des Actes, mais en l'affirmant plutot qu'en la démontrant (Pirot, Jacquier)'*; &
l'inverse, dans son commentaire de 1920, Loisy égréne a longueur de pages sa déception devant ce
qu'il juge étre la médiocrité de Luc, aveuglé par un antijudaisme foncier .

Luc, un cancre a I'école des historiens ? Et pourtant... l'auteur de I'ceuvre & Théophile commence son
grand récit par une préface ou, a lI'instar de la grande tradition historiographique grecque, il affiche la
crédibilit¢ de son entreprise. Il y mentionne (comme Eusebe) ses prédécesseurs. Il atteste de la
fiabilit¢ de son enquéte et de sa minutie. Il légitime l'ordonnancement de son récit. En bonne
épistémologie, il situe son statut d'historien en se proclamant non pas témoin oculaire, mais
bénéficiaire a distance de chroniques rédigées par ceux qui ont interrogé les témoins.

Luc se situe donc en position de troisiéme degré eu égard aux événements narrés : « Puisque
beaucoup ont entrepris de reproduire un récit des événements accomplis parmi nous, d'apres ce que
nous ont transmis ceux qui sont devenus des le début téemoins oculaires et serviteurs de la parole, il
m'a paru bon, a moi aussi, apres m'étre informé méticuleusement de tout a partir des origines, de
rédiger avec soin pour toi un écrit suivi, excellent Théophile, afin que tu puisses reconnaitre la
solidité des paroles que tu as entendues » (Lc 1,1-4). La perspective de pouvoir identifier un jour
ces « beaucoup » qui ont précédé le travail de Luc est excitante, Pour son évangile, Marc et la source
des logia (Q) entrent en ligne de compte; mais pour les Actes ? Quoi qu'il en soit, Luc revendique
pour son travail une conformité a I'ethos des historiens de son temps.

Question : cette préface est-elle un artifice rhétorique préludant a une ceuvre qui n'est pas a la
hauteur des promesses annoncées, ou faut-il prendre au sérieux le point de vue his toriographique qui
se décline ici ? Deux hommes, au début du 20° siécle, avaient opté pour la seconde voie : 'Américain
Henry Cadbury et I'Allemand Martin Dibelius. Leurs travaux, longtemps ignorés, sont a l'origine du
renouveau des études lucaniennes.

Un nouveau souffle en recherche lucanienne

Au début du 20° siccle, indépendamment 1'un de l'autre, Cadbury et Dibelius ont tenté d'échapper a
l'alternative vrai/faux appliquée a I'ceuvre de Luc.

Henry Cadbury s'est livré a une étude minutieuse de 'écriture lucanienne, mettant en évidence la
qualité de ses choix littéraires '®. Cette approche par la langue lui a permis de détecter la double
culture dans laquelle l'auteur a Théophile est immergé : d'une part un grec soigné et atticisant,
destiné a un lectorat hellénistique cultivé ; d'autre part de nombreux emprunts a la traduction
grecque de 'Ancien Testament, signalant 'adoption d'un style « septantiste » en usage dans le milieu
synagogal. Ce double enracinement indique ou doit étre cherchée, selon Cadbury, la clef de la
démarche lucanienne : au carrefour des historiographies gréco-romaine et juive'’. Ses maitres sont &
chercher autant du c6té¢ d'Hérodote et Thucydide que du coté des livres des Chroniques ou des
historiens du judaisme hellénis tique.

Martin Dibelius, comme on sait, est le pionnier de la Formgeschichte'®. Or cette procédure de
détection des petites unités formelles originelles, appliquée avec succes aux évangiles, échoue dans le
cas des Actes. Dans un article de 22 pages publié en 1923 '°, Dibelius tire le constat de cet échec, et
sa réflexion sera d'une immense fécondité. Alors que ses contemporains s'acharnent a identifier les

14
15
16

Typique a cet égard : 1'article de Louis Pirot, « Actes des apdtres », DBS I, Paris, 1928, col. 62-79.

Alfred Loisy, Les Actes des apotres, Paris, Nourry, 1920.

De Henry Cadbury, on lira en priorité The Making of Luke-Acts, London, Macmillan, 1927, 1958 ainsi que
ses contributions a l'encyclopédie The Beginnings of Christianity I. The Acts of the Apostles, Foakes Jackson et
Kirsopp Lake, éds, vol. 4 et 5, London, Macmillan 1933.

v The Beginnings of Christianity I, vol. 2, 1922, p. 29.

N Son ceuvre majeure : Die Formgeschichte des Evangeliums, Tiibingen, Mohr, 1933,

" Martin Dibelius, « Stilkritisches zur Apostelgeschichte » (1923), in : Aufsdtze zur Apostelgeschichte
(FRLANT 60), Gottingen Vandenhoeck und Ruprecht, 1951, 51968, p. 9-28.


James M. Morgan
Note
M's defense of Luke's work pointing to the preface

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
But does Luke deliver? 
Cadbury and Dibelius think he does.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
double culture of Theophile: greek and Jewish, therefore the work reflects this

James M. Morgan
Note
Dibelius recognizes that Formgeschichte does not work with Acts.

James M. Morgan
Highlight


5

sources utilisées par Luc, Dibelius pense que Luc proceéde tout différemment : non en agrégeant de
petites unités que lui livre la tradition, mais en composant de larges séquences littéraires sur la base
de données « légendaires » qu'il récolte dans les communautés ; c'est donc a une étude stylistique,
plutot que formiste, qu'il s'agit de soumettre le texte des Actes. Si l'auteur compose plus librement
que dans son évangile, de quels mod¢les s'est-il inspiré ? La réponse a cette question amene Dibelius
a regarder, comme Cadbury, en direction des deux historiographies dominantes au premier siccle.
Fort d'une comparaison attentive des procédés utilisés par les historiens anciens et l'auteur de Luc-
Actes, l'exégéte allemand de décerner a ce dernier le titre de « premier historien chrétien »*°. Voila
Eusebe détroné.

L'influence conjuguée de Dibelius et Cadbury conduit & honorer une triple dimension du labeur
lucanien : Luc I'écrivain, Luc I'historien et Luc le théologien. La voie toute désignée était de sonder le
texte des Actes a la recherche des procédés historiographiques mis en ceuvre, en s'aidant des
modeles que constituent les ceuvres historiques gréco-romaines et juives. Il fallut pourtant attendre
les années 1950 pour que s'ouvre ce champ de recherche. L'exégese néotestamentaire était en effet
dominée par la Formgeschichte, avec son exploration diachronique des textes a la recherche des
traditions pré-littéraires. L'intérét pour l'auteur biblique, considéré comme détenteur d'un projet
littéraire et théologique propre, ne se léve que dans 'aprés-guerre. L'attention portée désormais sur
Marc, Matthieu et Jean rejaillit sur Luc... et la recherche renoue ainsi avec les intuitions de Dibelius
et Cadbury. La recherche lucanienne connait donc, autour de 1950, un véritable tournant®'. Luc est
envisagé comme un théologien consistant, et non plus un simple collecteur de documents. S'agissant
des Actes, le questionnement se déplace. Il devient : quelles sont les spécificités de ce genre littéraire
qu'est l'historiographie ancienne, et plus singulicrement de l'historiographie théologique, que Luc
partage avec l'auteur des Chroniques, l'auteur de 2 Maccabées, et surtout avec son contemporain
Flavius Joséphe ?

Portée sur les cohérences littéraires et théologiques de Luc, la quéte exégétique s'est paralleélement
désengagée de la recherche des sources du livre des Actes. Dans une monographie de 1960, Jacques
Dupont fait I'état de la question sur Les sources du livre des Actes®. Son constat d'échec de la
critique des sources dans le cas des Actes n'est pas démenti aujourd’hui. La raison est a mes yeux
celle-ci : Luc, collectant des données traditionnelles (orales et écrites) trés disparates, s'est employé
a noyer ses sources au gré d'une écriture qu'il voulait homogéne®. C'est sa recherche d'excellence au
niveau littéraire qui I'a conduit a lisser le texte de telle fagon que les coutures en soient camouflées. 11
a procéd¢ différemment dans son évangile, dans la mesure ou les traditions relatives a Jésus
bénéficiaient d'une autorité qui les rendait littérairement moins malléables.

Recadré par les travaux de Cadbury et Dibelius, le questionnement appliqué a I'historiographie
lucanienne s'est modifi¢. Nourri a la fois d'une interrogation sur l'histoire et d'un intérét pour la
narrativité, il s'illustre par les noms de Jacob Jervell, Robert Tannehill, Robert Brawley, Ernst
Haenchen, Martin Hengel, Jiirgen Roloff, Emilio Rasco, Giuseppe Betori, Vittorio Fusco®*. Dans

20

o Aufsdtze zur Apostelgeschichte, p. 108 : « der erste christliche Historiker ».

Francois Bovon a synthétisé les acquis de cette nouvelle phase de recherche dans son ouvrage : Luc le
theéologien. Vingt-cing ans de recherche (1950-1975) (Monde de la Bible 5), Genéve, Labor et Fides, ’1988.

> Jacques Dupont, Les sources du livre des Actes, Bruges, Desclée de Brouwer, 1960.

Je m'explique plus longuement sur sa technique littéraire, que j'ai identifiée dans un propos de Lucien de
Samosate, dans mon livre : La premiere histoire du christianisme. Les Actes des apotres (LeDiv 180), Paris/Geneve,
Cerf/Labor et Fides, 2003, p. 30-31.

# Jacob Jervell, Luke and the People of God, Minneapolis, Augsburg, 1972. Robert C. Tannehill, The
Narrative Unity of Luke-Acts. A Literary Interpretation, 2 vols, Minneapolis, Fortress Press, 1986, 1990. Robert
Brawley, Luke-Acts and the Jews (SBL.MS 33), Atlanta, Scholars Press, 1987. Emst Haenchen, Die Apostelgeschichte
(KEK), Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, '1956, °1968. Martin Hengel, Zur urchristlichen
Geschichtsschreibung, Stuttgart, Calwer Verlag, '1979, *1984. Jiirgen Roloff, Die Apostelgeschichte (NTD 5),
Gottingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1981. Emilio Rasco, La teologia de Lucas : Origen, Desarollo, Orientaciones
(Analecta Gregoriana 201), Rome, Universitda Gregoriana, 1976. Giuseppe Betori, Affidati alla Parola. Ricerche

23

=


James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Dibelius's conclusion: Luke was the first theologian

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Luke's triple title.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
A turning poin in the 50's Luke is recognized as a theologien and not just a collector.

James M. Morgan
Highlight
new question: what does Luke share with other historians of his time.

James M. Morgan
Note
M. indicates what he thinks about how Luke composed acts in a diff. way thant gosp. of Luke.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
influential theologians in lucan studies


6

I'ére francophone, des recherches fécondes sont menées par Philippe Menoud, Augustin George,
Frangois Bovon et surtout Jacques Dupont®.

Il s'agit désormais de savoir quels sont les codes et les regles de l'historiographie antique, et dans
quelle mesure Luc s'y est conformé ; j'y consacre mon second chapitre. Une question concomitante
est de savoir ce qu'il faut entendre aujourd’hui par histoire et par historiographie : comment se
« fait » I'écriture de l'histoire ? Cette réflexion en épistémologie historienne occupera mon troisiéme
chapitre.

II. L'historiographie a I'ancienne

Comment définir I'his toriographie des Anciens ? Quels facteurs font d'un récit une historia et non un
roman ? Frangois Hartog reléve que dans la vie intellectuelle grecque, « l'histoire deviendra assez vite
un genre, mais pas une discipline, moins encore une profession », car l'histoire « n'a jamais €t¢ en
Grece et a Rome qu'un discours minoritaire, un d'entre ceux qui, chacun a sa fagon, prenaient en
charge la mémoire et racontaient la généalogie et les avatars d'une identité »°. Le genre est apparu
progressivement, au moment ou Hécatée de Milet présente une premicre retranscription des logoi
du passé et les arrange au nom du vraisemblable. Apparurent alors, sous des formes plus ou moins
savantes, les généalogies, les archéologies, les récits de fondation, etc. Mais, a la différence des
philosophes, les historiens n'ont jamais fondé d'écoles, pas plus qu'ils n'ont codifi¢ définitivement
leurs usages. C'est pourquoi la lecture de la préface des historiens anciens est si révélatrice : chacun
y dévoile la déontologie qu'il entend suivre.

Un code historien des bons usages

A défaut de traités théoriques, on rencontre néanmoins des réflexions sur le bon usage de I'histoire.
Denys d'Halicarnasse s'y livre dans sa Lettre a Pompée (écrite entre 30 et 7 avant J.-C.), mais
surtout Lucien de Samosate y consacre, entre 166 et 168 de notre ére, un pamphlet : Comment il
faut écrire l'histoire. « L'unique objet, le seul but de l'histoire, écrit Lucien, c'est l'utilité, et c'est de la
vérité seule que l'utilité peut naitre » (9). Le seul devoir de T'historien est de « ne sacrifier qu'a la
vérité » (39). Lucien arbore ici le maitre mot de I'¢thique historienne grecque : I'historia est recherche
de la vérité. Ce qui menace le plus I'historien est de céder a la flatterie ; Lucien dénonce avec une
ironie cuisante ceux qui confondent histoire et ¢loge, historiographie et encomium. On percoit
d'emblée la moralit¢ qui anime I'écriture gréco-romaine de l'histoire : I'historia se veut utile a la
conduite des peuples et a la saisie de leur identité ; elle doit édifier, d'ou le role important qu'elle joue
dans I'éducation.

La lecture de Denys d'Halicarnasse (qui disserte sur l'ceuvre de Thucydide) et de Lucien de
Samosate permet d'inventorier dix régles composant une sorte de code de conduite de I'his torien®’ :
1) le choix d'un noble sujet ; 2) I'utilité du sujet pour les destinataires ; 3) l'indépendance d'esprit et
l'absence de partialité chez l'auteur ; 4) une bonne construction du récit, en particulier son début et

sull'Opera di Luca (RivBib. Suppl. 42), Bologna, Dehoniane, 2003. Vittorio Fusco, Da Paolo a Luca. Studi su
Luca-Atti, 2 vols (Sudi Biblici 124, 139), Brescia, Paideia, 2000, 2003.

» Philippe H. Menoud, Jésus-Christ et la Foi. Recherches néotestamentaires, Neuchétel, Delachaux et Niestl¢,
1975, p. 49-149. Augustin George, Etudes sur ['ceuvre de Luc (Sources bibliques), Paris, Gabalda, 1986. Frangois
Bovon, L'@uvre de Luc. Etudes d'exégése et de théologie (LeDiv 130), Paris, Cerf, 1987. Jacques Dupont, Etudes sur
les Actes des Apotres (LeDiv 45), Paris, Cetf, 1967 ; Nouvelles études sur les Actes des Apotres (LeDiv 118), Paris,
Cerf, 1984.

% Francois Hartog, L 'histoire d'Homeére a Augustin, p. 18-19.

Je résume ici une analyse développée dans mon livre : La premiere histoire du christianisme, p. 27-36. Voir
aussi Wilhelm C. van Unnik, « Luke's Second Book and the Rules of Hellenistic Historiography », in : Jacob
Kremer, éd., Les Actes des Apotres. Traditions, rédaction, théologie (BEThL 48), Gembloux/Leuven, Duculot/Leuven
University Press, 1979, p. 37-60.

27


James M. Morgan
Note
M. introduces his 2° and 3° chapters regarding history and historiography

James M. Morgan
Note
deontologia
deontologìa, sf. - Il complesso delle norme morali che regolano certe professioni.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
Lucien de Samosate: devoir: chercher la verité

James M. Morgan
Comment on Text
the 10 rules of the historian


7

sa fin ; 5) une collection adéquate du matériel préparatoire ; 6) sélection et variété dans le traitement
des informations ; 7) un correct ordonnancement du récit ; 8) de la vivacité dans la narration ; 9) de
la modération dans les détails topographiques ; 10) une composition des discours adéquate a
l'orateur et a la situation rhétorique dans I'his toire racontée.

L'application de cette grille au texte des Actes des apotres donne un résultat éclatant. A l'exception
de deux regles, toutes sont observées par Luc. Que la lecture du récit historique doive étre profitable
au public lecteur (régle 2) n'é¢tonne pas l'auteur biblique. Tout comme les textes de Tite-Live,
Salluste ou Plutarque, le récit des Actes est truffé¢ d'exempla positifs ou négatifs, personnages
donnés en paradigme ou en contre-exemple : Philippe (Ac 8), Barnabé (Ac 4 et 13—14), Lydie (Ac
16) en positif, Ananias et Saphira (Ac 5), Simon le mage (Ac 8) ou Bar-Jésus (Ac 19) en négatif.

Divertir en apprenant

Le souci de bienfacture dans la construction (régle 4) et l'ordonnancement du récit (régle 7) est
affiché dans la préface de I'ccuvre : le livre dédi¢ a Théophile sera un « récit suivi », c'est-a-dire
« dans l'ordre » (Lc 1,3). De fait, l'observation de la construction narrative des Actes montre a quel
point l'auteur a soigné les articulations littéraires, faisant alterner épisodes et séquences de
transition. Comme chez les historiens hellénistiques, Luc fait avancer le récit a coup de scénes ou
d'épisodes narratifs. E. Plimacher a parlé avec raison de « style épisodique » pour indiquer ce
traitement narratif de l'information, qui ne théorise pas au travers d'énoncés, mais compose une
scéne ol se concrétise une avancée de I'his toire?. Exemple fameux : Ac 15,1-35, o au lieu d'exposer
le différend surgissant entre la mission de Paul et celle de Jérusalem, Luc raconte la scéne de
conciliation entre les deux délégations.

La collection du matériel préparatoire (régle 5) implique, selon Lucien, une prise de notes de l'auteur
a partir des sources qu'il consulte®” ; on s'explique pourquoi Luc, réécrivant les documents qu'il
compulse, a gommé les reperes de ses sources dans son texte final. Les regles 6 et 8 (sélection,
variété) trouvent sans difficulté leur concrétisation dans les Actes ; Richard Pervo s'est ingéni¢ a
relever a quel point Luc évite de lasser le lecteur, recourant a l'ironie ou au burlesque, au suspense ou
au comique®. « Divertir en apprenant » (Horace) est un adage que les historiens n'ont pas a envier
aux romanciers. Luc évite d'ennuyer son lecteur, par exemple en s'attardant trop sur les détails
topographiques des lieux visités par le récit (régle 9).

Partisans et détracteurs de la fiabilité historique des Actes se sont déchirés sur la question des
discours. Ils sont nombreux ; mais sont-ils une sorte de copie sténographique des propos
apostoliques ou émanent-ils de la libre invention de l'auteur ? L'historiographie gréco-romaine est
dominée sur ce point par la régle thucydidienne, dont on constate que Luc I'a appliquée a la lettre :
«J'ai exprime, dit le grand Thucydide, ce qu'a mon avis ils auraient pu dire qui répondit le mieux a
la situation, en me tenant, pour la pensée générale, le plus pres possible des paroles réellement @
prononcées : tel est le contenu des discours »°'. Luc place donc sur les lévres de Pierre 4 la Pentecote
(Ac 2) ou de Paul a Athénes (Ac 17) les propos jugés adéquats au personnage et a la circonstance ;
l'usage d'une langue sémitisante en Ac 2 et d'un grec raffiné en Ac 17 signale la grande flexibilit¢ de
l'auteur dans sa reconstruction d'une situation rhétorique plausible. Luc excelle dans l'imitatio, qui

* Eckhard Pliimacher, Lukas als hellenistischer Schriftsteller (SUNT 9), Gottingen, Vandenhoeck und
Ruprecht, 1972, p. 80-136.

» Comment il faut écrire ['histoire, 47-48 (voir la-dessus Daniel Marguerat, La premiére histoire du
christianisme, p. 30-31).

0 Richard 1. Pervo, Profit with Delight, Philadelphia, Fortress Press, 1987. Quelques exemples : Ac 5,17-26 ;
14,11-18 ; 16,16-34 ; 19,11-17 ; 20,7-12 ; 27-28.

3 Thucydide, La Guerre du Péloponnese 1,22,1. L'historien se défend ici du reproche de ne pas avoir rapporté
les ipsissima verba de ses héros. Tous les historiens hellénistiques souscrivent a cette déontologie, sauf Polybe, qui
prétend rapporter « dans leur vérité les discours qui ont été effectivement tenus » (Histoires XX, 25b,1).


James M. Morgan
Comment on Text
Luke obeys all the rules except two. Which?

James M. Morgan
Comment on Text
Plumacher indicates how Luke works.

James M. Morgan
Note
Thycydide's principle for quoting people.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke's ability to imitate styles according to the context.


8

¢tait un exercice courant des écoles rhétoriques, ou les ¢éléves s'entrainaient par la prosopopée a
parler « a la manieére de ». Quant au contenu respectif des discours, Luc pourrait bien les avoir
empruntés a la prédication de la chrétienté de son temps.

Une adhésion de fond a I'historiographie juive

J'ai dit plus haut que deux des reégles composant le savoir-vivre de I'his torien n'étaient pas respectées
par l'auteur des Actes. Or, ce constat est d'une importance décisive : les deux infractions que
commet l'auteur des Actes trahissent son affiliation a I'historiographie juive. Ou, pour le dire
différemment : s'il s'affilie pour la construction du discours historique aux canons gréco-romains,
Luc adhére, pour ce qui est de la visée, a l'his toriographie biblique.

Premiere transgression : le sujet (régle 1). Le théme choisi par Luc n'est certes pas un petit sujet,
puisque notre auteur insiste a dire que « ces événements ne se sont pas passés dans un coin perdu »
(Ac 26,26). Des qu'il le peut, Luc ancre son récit dans l'histoire mondiale (Lc 2,1-2; 3,1; Ac
18,2.12 ; etc.). Mais, comme nous l'avons relevé déja a propos d'Eusébe, a coté de 1'historiographie
gréco-romaine consacrée aux réalisations des généraux ou des empereurs, relater les vicissitudes
quotidiennes d'une poignée de disciples sans éducation ne constitue pas un bon sujet pour 'zistoria.
Je gage que Lucien de Samosate le trouverait risible. Or, ce choix se situe dans le droit fil de la Bible
hébraique : ses écrits historiques se consacrent exclusivement a raconter comment Dieu se méle aux
heurs et malheurs d'un petit peuple. Avant Eusébe, Luc opte, quant au sujet, pour la lignée juive’.
Ecrivant ses Antiquités juives, l'historien juif Flavius Joséphe se conformera au contraire a la
thématique gréco-romaine, axant le récit sur le devenir des héros.

La seconde transgression touche la régle n° 3 : l'ethos de I'historien gréco-romain®’. Lucien est
catégorique : l'historien doit souscrire a la parresia, qu'il faut comprendre comme une vertu de
franchise, d'audace et de liberté d'expression. Il importe d'€tre « un homme libre et plein de
franchise, ennemi de la flatterie et de la servilité »**. Lucien milite pour I'indépendance d'esprit de
l'historien, qui ne doit pas se faire le flatteur des grands, ni commuer l'histoire en propagande. Luc
satisfait-il 4 ce requisit ? Nullement. S'il attache une grande importance a la parrésia des apdtres™, il
entend par la leur audace a proclamer la Parole plutdét que leur indépendance d'esprit. En un mot :
Luc n'affiche pas l'autonomie intellectuelle de I'historien ; sa lecture de l'histoire est croyante. Les
premiers versets des Actes (1,7) le disent déja : Luc comprend I'histoire en théologien, a savoir qu'il
la comprend comme un temps qui, d'avance, appartient a Dieu.

La différence avec les historiens grecs, sur ce point, est cinglante, notamment pour ce qui concerne le
rapport au religieux. Le recul critique est de mise chez eux, qui prennent systématiquement soin de
se distancier des phénoménes surnaturels qu'ils rapportent. Polybe donne le ton, au nom du refus de
l'invraisemblance et du sensationnalisme : le spectaculaire et le miraculeux sont tolérables a la seule
condition de « sauvegarder la piét¢ du peuple envers le divin » (Histoires XVI,12,9). Lucien est
carrément cynique : « Si quelque trait fabuleux se présente, qu'on le rapporte, sans y croire
entierement ; non, fais-le connaitre de ton auditoire pour qu'il en fasse ce qu'il veut — tu ne cours
aucun risque et ne penches ni d'un c6té ni de I'autre »'°. Comme le note Loveday Alexander, les
dieux ont leur place dans l'histoire grecque et romaine, mais c'est une place convenue et acceptable ;

2 Armaldo Momigliano défend la thése intéressante que 1'historiographie chrétienne des 4° et 5° siécles (Eusébe,

Sozomene, Socrate le Scolastique et Théodoret de Cyr), en focalisant leur récit sur le déploiement des conflits
ecclésiastiques et I'histoire des hérésies, constitue la véritable hériti¢re de 1'histoire guerriere des Grecs (Les fondations
du savoir historique, Paris, Les Belles Lettres, 1992, p. 155-169)

33 Je reprends dans les lignes qui suivent une argumentation que j'ai présentée dans La premiére histoire du
christianisme, p. 37-38.

34 Comment il faut ecrire l'histoire 61.

3 Ac2,29;4,13.29.31; 9,27-28 ; 13,46 ; 14,3 ; 18,26 ; 19,8 ; 28,26.31.

% Comment il faut écrire l'histoire 60.

=


James M. Morgan
Comment on Text
1st divergence from greek historiog.: Luke concentrates on an insignificant part of gr.-ro. culture, the Jews. here aligns himself with Jewish historiog. and Euseb. later.

James M. Morgan
Note
Josephus' use of heroes. Yes, but Luke-Acts abounds in heroes, but perhaps they are too insignificant for the greco-roman culture?

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
2nd error: the ethos: Luke writes as a theologian, a believer, that God has intervened in history.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Polybe and Lucien's views on writing on religious matters.


9

des oracles de la Fortune sont invoqués pour faire avancer l'intrigue, mais ces coincidences ne sont
pas des occasions de s'émerveiller, ni pour les personnages du récit, ni pour les lecteurs®’.

Nous touchons ici le point capital ou les deux historiographies, la juive et la grecque, se séparent.
Arnaldo Momigliano nous a appris a identifier cette séparation des chemins : I'historiographie
grecque est critique, la juive ne l'est pas®. Si la Gréce n'a pas inventé I'histoire, elle a par contre
inventé le sujet historien. Hérodote fournit déja le modéle en introduisant dans son écriture la
persona du narrateur commentant ce qu'il rapporte ; cette voix auctoriale induit une distance entre
les faits narrés et la réception par les lecteurs®’. Dans I'historiographie juive au contraire, le sujet
écrivant s'efface derriere la parole qu'il porte au langage. Luc a souscrit a cette ¢thique, sous réserve
du prologue (Lc 1,1-4) ou il énonce sa visée en suivant la voie grecque.

Histoire éclairante, histoire confessante

J'insiste, car la différence épistémologique ne doit échapper a personne. Historiens grecs et juifs
comprennent les uns comme les autres leur labeur comme une recherche du vrai, une quéte de la
vérité. L'exigence de véracité est le maitre mot de I'historiographie antique. Mais alors que les Grecs
¢tablissent la vraisemblance des €vénements, les juifs exposent la vérité du Dieu qui gouverne le
monde. L'histoire grecque est éclairante, l'histoire juive est confessante. C'est encore pourquoi
l'intrusion du narrateur n'est pas de mise dans I'historiographie hébraique, qui montre Dieu a l'ceuvre
dans I'événement ; la grecque jouera au contraire de la mise en perspective de divers points de vue.
Revenons encore une fois sur la préface de I'ceuvre @ Théophile (Lc 1,1-4), pour la relire a la lumicre
de ce qui vient d'étre dit. Cette préface fonctionne a mon avis a la fagon de ce que Genette appelle le
« pacte de lecture »*°, & savoir qu'elle installe un contrat de lecture entre narrateur et narrataires.
Qu'y apprend-on, outre I'énoncé de la déontologie historienne de 1'auteur ? Luc parle de « reproduire
un récit des événements accomplis parmi nous » (1,1). Qui sont les « nous » ? Qui se cache derricre
ce possessif qui parait bien absorber narrateur et narrataires ? Si Luc fait référence a un lien
englobant a la fois lui et les récepteurs de son message, ce « nous » renvoie a une communauté de
lecture théologique, une communauté de foi, célébrant les événements narrés comme événements de
salut. Dit autrement : Luc fait d'emblée référence a une réception croyante de I'histoire qu'il va
raconter, réception garantie par l'appartenance commune a une tradition qui lie émetteur et
récepteurs du message.

Je conclus. A la question de savoir si Luc est le premier historien du chris tianisme, il est apparu que
la démarche adéquate consiste a situer cet auteur dans le contexte de I'historiographie ancienne. S'est-
il compris comme un historien selon les canons du premier siecle ? Au vu de la littérature
historiographique gréco-romaine et de ses caractéristiques compositionnelles, Luc s'est assurément
conformé aux lois du genre dans l'écriture du livre des Actes. Il honore I'ambition affichée par sa
préface (Lc 1,1-3), qui est de positionner son ceuvre double parmi les écrits historiographiques de
haut standard culturel. Quant a la visée de son entreprise d'historien, elle s'affilie plutdt a
l'historiographie juive, ce que signalent d'une part le choix de son sujet (l'histoire d'une secte
religieuse), d'autre part son parti-pris d'herméneutique théologique de I'histoire.

A ce stade de réflexion, une question impérieuse se pose : comment s'opére I'écriture de I'his toire ?
Que penser de la revendication de vérité élevée par les historiens gréco-romains ? Luc, quand il

¥ Loveday C. A. Alexander, « Fact, Fiction and the Genre of Acts », NTS 44, 1998, p. 380-399, voir surtout
394,

38

“ Les fondations du savoir historique, p. 5-32.

Un exemple fameux : la réserve d'Hérodote face aux prédictions des prétres de Chaldée (Histoires 1,182,1). Sur
les intrusions du narrateur dans le récit historique grec, voir Claude Calame, Le récit en Gréce antique, Paris,
Klincksieck, 1986, p. 71-77.

“ Sur cette notion empruntée a Gérard Genette, voir Daniel Marguerat, Yvan Bourquin, Pour lire les récits
bibliques. Initiation a l'analyse narrative, Paris/Genéve/Montréal, Cerf/Labor et Fides/Novalis, 22002, p- 157-160.

=


James M. Morgan
Comment on Text
This is where the two historiog. separate.

James M. Morgan
Comment on Text
Yes, but what do you mean by that. The OT is terribly critical especially towards its own people!

James M. Morgan
Comment on Text
precisation about Ot histori. and Luke's imitation of it: the historian is self-effacing.

James M. Morgan
Comment on Text
pacte de lecture: the contract between narrator and reader or listener.

James M. Morgan
Note
M. explains the main diff. bet. the two types of hist.

James M. Morgan
Note
what did Luke promise the reader? Who is "among us"?

James M. Morgan
Comment on Text
Marg.'s conclusion whether Luke adhered to gr. hist. and if he really can be considered the first christ. hist.


10

enfreint la regle d'objectivité posée par Lucien de Samosate, transgresse-t-il aussi I'é¢thique
historienne telle que nous la saisissons aujourd'hui ?

II. Légitimité d'une historiographie théologique

J'ai rappelé plus haut le sec verdict d'Overbeck sur I'his toriographie lucanienne : un mélange indécent
de faits historiques et de légendes*!. C'est pourquoi, avec I'école de Tubingue, Overbeck déniait &
Luc-Actes le statut d'histoire. Au nom de quoi ? Il est symptomatique que ni Baur, ni Overbeck ne
fassent appel a une théorie de l'histoire pour appuyer leurs dires : l'un et l'autre, dans la droite ligne
du positivisme, identifient vérité historique et exactitude documentaire. Pareille confusion n'est
aujourd'hui plus autorisée.

Historiographie et postmodernité

Depuis le rationalisme d'Overbeck (1837-1864), ou l'on se croyait en état de trancher
péremptoirement entre le juste et le faux, la réflexion a progressé sur I'écriture de I'histoire*>. Nous
sommes devenus plus modestes, mais aussi moins naifs, sur la définition de ce qui est le « vrai » en
histoire. A I'école d'Henri-Irénée Marrou, nous avons appris qu'il n'est pas d'histoire hors de la
médiation qu'institue l'interprétation donatrice de sens de l'historien ; il n'est d'histoire que re-
construite a partir d'un point de vue qui est la position de I'historien*’. Avec Raymond Aron, nous
avons réalis¢ que le discours historien n'aligne pas les faits nus auxquels pensaient Baur et
Overbeck, mais uniquement des faits interprétés en fonction d'une logique posée préalable ; et dans
cette opération, rappelle Aron, « la théorie précéde I'histoire » **. Grace a Paul Veyne, nous voyons
plus clairement que le discours historien sélectionne, parmi les éléments documentaires qui lui sont
accessibles, et qu'il trace une intrigue au nom d'un point de vue enti¢rement habité par la subjectivité
de I'historien

On prendra pour exemple la variété des discours historiographiques sur la chute de Jérusalem en 1'an
70%. Les historiens romains (Suétone, Tacite) la traitent comme une péripétie illustrant l'évidente
suprématie des armées romaines. Les rabbins appliquent a ce drame une logique de la faute d'Israél
(cf. bTaanit 29a). Le discours apocalyptique (4Esdras 9,26-10,59) interroge Dieu sur sa justice.
Flavius Joséphe rend compte de la défaite juive pour affirmer que Dieu a choisi le camp des
Romains (A4ntiquitésJuives 20,164-166 ; Guerre des Juifs 5,366-367). Les évangiles y voient la
sanction divine sur l'infidélité¢ d'Isra€l et I'annonce du choix d'un nouveau peuple (Mt 22,3-10 ;
23,33-39 ; Lc 11,49-51 ; 13,34-35). A chaque fois, un point de vue, idéologiquement marqué par un
contexte socio-religieux, guide I'analyse et la plume de I'écrivain his torien.

Il n'est donc pas de virginité en histoire. Il n'est qu'une multiplicité de discours historiographiques,
frappés chacun au coin d'une irrécusable subjectivité. La vérité de l'histoire ne tient pas a la
factualité de I'événement rapporté, quand bien méme (et c'est la différence avec le roman) I'his torien
est assigné a rendre compte de son rapport aux faits. La vérité en histoire tient a I'interprétation que
donne T'historien d'une réalit¢ toujours susceptible, en elle-méme, d'une pluralit¢ d'options
interprétatives. Faut-il, pour autant, souscrire a la thése postmoderne du subjectivisme intégral du

4 Voir p. XXX.

42 Pour un plus ample développement, voir mon livre La premiére histoire du christianisme, p. 16-27. Plus
fondamentalement on lira le beau livre de Pierre Gibert, Verité historique et esprit historien, Paris, Cetf, 1990.
Henri-Irénée Marrou, De la connaissance historique (Points H 21), Paris, Seull 1975.

Raymond Aron, Introduction d la philosophie de I'histoire, Paris, Gallimard, '*1957, citation p. 93.

Paul Veyne, Comment on écrit l'histoire (Points H 226), Paris, Seuil, 1996.

Je me suis livré a cette analyse comparative dans un article : « Le conflit des interprétations en histoire.
Lectures juives et lectures chrétiennes de la chute de Jérusalem », in : Herméneutique et histoire. Mélanges G.
Hammann (Histoire et société 45), Geneve, Labor et Fides, 2002, p. 249-268.

44
45
46


James M. Morgan
Comment on Text
but did Luke break Lucien's rule of objectivity?

James M. Morgan
Comment on Text
M's critique of the Tubingen school, positivism exaggerated that is no longer authorized.

James M. Morgan
Note
M.: we're more modest and less naive than before regarding the judgment of true and false in the text.

James M. Morgan
Comment on Text
this is true of any hermeneutical theory, but some are more overt and restrictive than others. The conclusions are almost predetermined, and, one might say, predictable.

James M. Morgan
Note
example of diff. points of vue re. the fall of Jerusalem

James M. Morgan
Note
subjectivity is always present in history, but does that lead to total arbitrariness?

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight


11

discours historien ? La réflexion de Paul Ricoeur nous sauve du total arbitraire en cadrant la théorie
historiographique.

Les trois stades de la représentation historienne

Le travail historien recouvre un long processus que Michel de Certeau dénomme heureusement
l'opération historiographique*’. Ce processus va de l'inventaire des données a la phase d'écriture en
passant par l'opération réflexive. Il y a donc, entre la récolte des éléments documentaires et I'écriture
historiographique, un travail de représentation historienne que Ricceur appelle la
« représentance » **.

La représentation du passé opere, selon Ricceur, par une triple prise de distance face au souvenir
immédiat des faits passés®. La premiére phase est constituée par l'énumération des preuves
documentaires, dont le témoignage reste toujours indirect et conjectural ; c'est le stade de I'histoire
documentaire. Il consiste, pour I'historien désireux de reconstituer les derniers moments de Jésus,
dans la collecte des faits permettant de retracer son exécution au Golgotha en I'an 30. Le deuxieme
stade est d'ordre explicatif ; il vise a rendre compte des événements a l'aide de théories permettant de
les relier par des rapports de cause a effet. C'est le stade de I'histoire explicative ; il correspond a la
recherche des motifs sociaux, religieux et politiques permettant d'expliquer pourquoi Jésus a été
condamné a la peine capitale.

Le troisiéme stade, dit Ricceur, est le moment historiographique proprement dit. C'est ici que
I'histoire est énoncée comme un récit fondateur, et cette opération nécessite le recours au mythe et a
la symbolisation pour signifier I'enjeu des événements en cause. Ricceur appelle cette histoire
poétique (au sens étymologique de poiein, faire, car elle s'apparente au mythe de fondation). Elle
n'obéit pas aux mémes normes que les types précédents et ne se préte pas aux criteres de
vérification en vrai ou faux (comme l'histoire documentaire) ; elle ne soupese pas les diverses
hypotheses d'évaluation d'un événement (comme l'histoire explicative) ; sa vérité se loge dans
l'interprétation qu'elle donne du passé et dans la possibilit¢ qu'elle ouvre au groupe de se
comprendre dans le présent. Autrement dit : ce que l'historiographie au sens fort reconnait comme
véridique, c'est la conscience de soi qu'elle offre au groupe lecteur. Du coup, le tracé de fronticre
entre vérité de I'histoire et fiction historienne est bien plus flou que ne le pensaient les positivistes.
A ce stade poétique, I'his torien déploie les conséquences de la mort de Jésus et montre comment, de
la, est apparue une tradition religieuse attachée a son nom.

Le terme de « représentance » dit a la fois l'intention qu'a l'historien d'atteindre 1'événement et le
caractére approximatif de la mise en écriture de l'histoire. La mémoire fixée par l'historien n'est
jamais que (re)construction. Parce que I'écriture de l'histoire ne participe pas du « petit bonheur de
la reconnaissance » qui est le privilége de la mémoire™, elle doit recourir au travail de représentation,
par lequel est construit le sens que l'historien entend communiquer au lecteur.

La clarification ricceurienne en épis témologie de l'histoire est a la fois magistrale et libératrice, car elle
met fin & toute définition totalitaire (parce qu'unique) de l'historiographie. Qu'on le dise : il y a
plusieurs manicres de faire de l'histoire, aussi légitimes les unes que les autres ! Rendre justice a

47
48
49

Michel de Certeau, L 'ecriture de l'histoire, Paris, Gallimard, 1975.

Paul Riceceur, « L'écriture de I'histoire et la représentation du passé », p. 736.

Je combine ici les données de deux textes de Paul Ricceur : « L'écriture de I'histoire et la représentation du
passé », p. 736-745 et « Philosophies critiques de 1'histoire : recherche, explication, écriture », in : Guttorm Floistad,
éd.,problemes philosophiques d'aujourd'hui. Philosophical Problems Today 1, Dordrecht, Kluwer, 1994, p. 139-201.

« La mémoire détient un privilége que l'histoire ne partagera pas, a savoir le petit bonheur de la
reconnaissance : "C'est bien elle ! C'est bien lui !" Quelle récompense, en dépit des déboires d'une mémoire difficile,
ardue ! C'est parce que I'histoire n'a pas ce petit bonheur qu'elle a une problématique spécifique de la représentation et
que ses constructions complexes voudraient étre des reconstructions, dans le dessein de satisfaire au pacte de vérité avec
le lecteur.». Paul Ricceur, « L'écriture de 1'histoire et la représentation du passé », p. 736.


James M. Morgan
Comment on Text
Ricoeur's help in this matter

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text

James M. Morgan
Underline

James M. Morgan
Comment on Text
2nd stage: explanation; indicating cause and effect relations; why? in the social context

James M. Morgan
Underline

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Underline

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
reconstruction and representation for the person who was not present

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Comment on Text
M. is convinced that Ricoeur has given us the right model. It allows historians to be historians according to their model.


12

l'historien consiste a s'interroger sur sa visée historiographique. En particulier, la reconnaissance de
la dimension poétique est capitale : valorisant le recours a l'expression s ymbolique en histoire, elle
dédouane l'historien du soupcon regardant le symbolique comme abusif ou déviant a I'égard de
1'éthique historienne. Au contraire, si I'on suit Ricceur, le symbolique — qu'il soit théologique ou non
— est intrinséque a une visée historiographique de type poétique. Si elle expose un récit fondateur,
l'histoire procéde justement d'un devoir de symboliser et d'imaginer. Comment ne pas voir que le
livre des Actes s'ajuste trés exactement a cette définition ? @

Un récit de commencement

Les Actes des apoOtres sont un récit de commencement. J'ai défendu cette thése ailleurs, montrant
que dans la production culturelle hellénistique, ils s'assimilent aux récits de fondation®'. Multiples
sont les signes d'une fondation, que la lecture théologique de l'auteur attribue a Dieu : Dieu provoque
l'essor de la communauté a Jérusalem par l'envoi du Souffle a la Pentecote (2,1-13) ; Dieu a un réle
d'initiateur dans la croissance de la communauté des croyants (2,47 ; 5,14 ; 11,24 ; 12,24) ; Dieu
renverse Saul sur le chemin de Damas pour en faire le vecteur de la mission paienne (9,1-19) ; Dieu
provoque la rencontre de Pierre et Corneille a force d'interventions surnaturelles (10,1-48), ouvrant
le salut aux non-juifs ; Dieu foudroie les ennemis des croyants (1,15-26 ; 5,1-11; 12,21-23) ; Dieu
sauve ses envoyés de périls majeurs (5,33-41; 9,23-25; 16,19-34; 27,1-44) ; etc. Dans son
herméneutique théologique, Luc nomme Celui qu'il confesse étre 'auteur caché de I'histoire.

Mais, ce troisiéme niveau de la représentation historienne — selon Ricoceur — n'occulte pas le registre
documentaire. S'il participe d'une herméneutique théologique, le narrateur des Actes ne congédie pas
pour autant la dimension factuelle des événements narrés. L'écriture lucanienne témoigne d'une
extraordinaire attention aux villes fréquentées par les envoyés, aux routes suivies, aux personnes
rencontrées. Le narrateur peut étre d'une stupéfiante précision lorsqu'il décrit l'itinéraire suivi par les
missionnaires chrétiens (13,4 ; 19,21-23 ; 20,36-38), les choix de parcours (20,2-3.13-15), les temps
de voyage (20,6-15), les conditions d'hébergement (18,1-3 ; 21,8-10), les sceénes d'adieux (21,5-7.12-
14), etc. Le superbe chapitre 27, avec son récit de naufrage ou Luc se laisse aller aux effets
dramaturgiques, est en méme temps célebre par 1'é¢tonnante minutie de son vocabulaire nautique. Le
méme réalisme documentaire touche sa description des institutions romaines. Contrairement aux
reproches qui lui étaient adressés naguere, on constate aujourd’hui que Luc disposait d'une solide
information sur l'appareil administratif de 'Empire : Philippe est trés correctement appelé colonie
(16,12), ses praetores regoivent le nom de strateges (16,20), les magistrats de Thessalonique sont
correctement appelés politarques (17,8), Gallion recoit & Corinthe son titre de proconsul (18,12), et
ainsi de suite. La présence de ces titulatures, vérifiée a partir de notre connaissance des institutions
impériales >*, nous apprend que Luc use du vocabulaire a bon escient.

IV.L'historien Luc a l'ceuvre

Il me reste a reprendre trois objections classiquement élevées contre le statut d'historien de l'auteur @
des Actes. Premiere objection : Luc rapproche indiiment Pierre et Paul, au point de les dénaturer.
Deuxiéme objection : Luc idéalise la premi¢re communauté chrétienne a Jérusalem. Troisiéme

objection : Luc méconnait Paul au point de taire son activité épistolaire.

Des ressemblances voulu es

51

. Daniel Marguerat, La premiére histoire du christianisme, p. 45-65.

La vérification est opérée dans le 2° volume de I'encyclopédie The Book of Acts in its First Century Setting,
David W.J. Gill et Conrad Gempf, éds, Eerdmans/Paternoster, Grand Rapids/Carlisle, 1994.


James M. Morgan
Note
In this light, Acts has a place on the shelves of history!

James M. Morgan
Highlight
M.'s definition of Acts genre: a narrative of beginning.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke's understanding of the adminsitration of the empire.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke demonstrates precision even though he is interested in a theological recitation.

James M. Morgan
Comment on Text
Luke's vocabulary

James M. Morgan
Note
three main objections to Luke as historian

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight


13

La premiere objection a ét¢ ¢élevée par I'école de Tubingue : Luc dépeint Pierre aussi paulinien que
possible et Paul aussi pétrinien qu'il est permis, en vue de présenter une vision conciliatrice et
irénique des origines de la chrétienté>. Le constat est correct, mais Baur se trompait sur un point : le
mimétisme constaté englobe Jésus ; c'est moins la proximité Pierre-Paul qui importe a Luc que leur
commune ressemblance avec le Maitre. Pierre et Paul guérissent comme Jésus a guéri (comparer Lc
5,18-25 avec Ac 3,1-8 et Ac 14,8-10 !). Comme Jésus lors de son baptéme, Pierre et Paul
bénéficient d'une vision extatique a un moment-clef de leur ministére (Ac 9,3-9 ; 10,10-16). Comme
Jésus, ils préchent et endurent lI'hostilité des juifs. Comme leur Maitre, ils souffrent et sont menacés
de mort. Paul est en procés a la maniére dont Jésus 1'a ét¢ (Ac 21-26), et comme Lui, Pierre et Paul
sont a la fin de leur vie I'objet d'une miraculeuse délivrance (Ac 12,6-17 ; 24,27-28,6).

Le procédé auquel recourt le narrateur est connu de la rhétorique gréco-romaine. Il a un nom : la
syncrisis. Ce procédé consiste a mettre en paralléle deux personnages en vue de les rapprocher, de
les comparer, et de marquer la supériorité de I'un sur l'autre®*. La syncrisis est le medium littéraire de
la continuité : elle vise a faire apparaitre la fidélit¢ a un modele. En l'occurrence, le modelage de Paul
sur Pierre vise a faire apparaitre leur commune dépendance de Jésus. La construction en parallele
manifeste que les apotres perpétuent les actes de Jésus et sont les vecteurs d'une puissance qui les
précede, la puissance du « nom de Jésus »°°.

La syncrisis est donc un dispositif formel permettant a Luc d'assurer la préséance christologique
dans l'action des apdtres. On percoit que I'herméneutique théologique pese ici lourdement sur la
présentation des faits, au point de retenir (exclusivement ?) les traits qui s'inscrivent dans le cadre de
la continuité théologique.

Le partage des biens : réalité ou fiction ?

Luc a ét¢ fortement attaqué sur le tableau qu'il présente de la communauté de Jérusalem (Ac 1-5).
On lui a reproché de construire un tableau complétement idéalisé du « printemps de Jérusalem »,
enjolivé par l'utopie de l'unanimité des croyants et de leur communauté de biens. Les sommaires
d'Ac 2,42-47 et 4,32-35, avec leur célébration de la communion fraternelle, sont fameux : « tous ceux
qui étaient devenus croyants €taient unis et mettaient tout en commun » (2,44). Utopique ou fictif,
cet idéal de partage des biens ? La critique historique a été féroce avec Luc, l'accusant de dépeindre
un passé¢ paradisiaque en vue de l'opposer a I'état de la chrétienté¢ de son temps. Hans Conzelmann
est représentatif de ceux qui penchent pour la fiction : « L'image de cette communion des biens est
idéale [...], elle n'est pas a considérer comme historique »*°. Ce scepticisme sur I'historicité se
nourrit de doutes sur la viabilit¢ d'un tel régime économique, et du manque d'attestations externes
aux Actes d'une communauté de biens chez les chrétiens de Jérusalem.

Disons d'emblée qu'aucune attestation extérieure au livre des Actes, ni littéraire, ni archéologique, ne
vient confirmer la valeur historique du tableau®’. Par ailleurs, il est indéniable que la communion des
biens est une utopie sociale connue de I'Antiquité. Platon l'a rendue célebre en la prescrivant pour sa

» Voir plus haut, p. XXX.

54 Bonne présentation de la syncrisis lucanienne chez Jean-Noé€l Aletti, Quand Luc raconte (LIB 115), Paris,
Cerf, 1998, p. 69-166.

% Le « nom de Jésus » représente dans les Actes a la fois le contenu emblématique de la prédication apostolique
et une puissance agissante a 1'origine de miracles : Ac 2,21.38 ; 3,6.10 ; 4,10.12.17-18.30 ; 5,28.40-41 ; 8,12.16 ;
9,15-16 ; etc.

% Hans Conzelmann, Die Apostelgeschichte (HNT 7), Tiibingen, Mohr, 1963, p. 31.

¥ On a invoqué Galates 2,10 : la collecte requise par 1'assemblée de Jérusalem en 49, comme gage de l'unité
retrouvée entre le judéo-christianisme de Jérusalem et la mission paulinienne, a lieu selon Paul « pour que nous nous
souvenions des pauvres » ; ce besoin d'aide sous-entend-il un appauvrissement de 1'Eglise de Jérusalem, qui serait
l'effet pervers du communautarisme économique décrit par notre texte ? Le raisonnement est tiré par les cheveux : la
présence de pauvres dans une communauté religieuse de 1'Antiquité n'est pas un indicateur du revenu moyen de ses
membres.


James M. Morgan
Note
response to first objection

James M. Morgan
Highlight
syncrisis: place two persons in parallel to compare and contrast

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Luke attacked for his utopic representation of the first christian community


14

république idéale (République 464b). Mais elle n'est pas qu'un mythe : Strabon atteste sa mise en
pratique chez les Scythes (Géographie 7,3,9), Diodore de Sicile aux iles Lipari (Bibliotheque
Historique 5,9,4), Jamblique chez les disciples de Pythagore (Vie de Pythagore 167-168).Qu'en est-
il de la Palestine ? Nous disposons de l'exemple des Esséniens. Philon rapporte que dans les
communautés esséniennes, « il n'y a qu'une seule bourse commune a tous, et les dépenses sont
communes : communs sont les vétements et communs les aliments »°°. Flavius Joséphe compare les
Esséniens aux Pythagoriciens : « Ils méprisent les richesses et la communauté des biens est chez eux
admirable [...] Les biens de chacun sont mélangés a l'ensemble et tous, comme des freres, ne
possedent qu'une seule fortune » (Guerre des Juifs 2,122). Les écrits de Qumran prouvent aussi que
la secte exigeait de ses nouveaux membres le renoncement aux biens personnels®. L'exemple des
communautés esséniennes et de Qumran montre qu'en Palestine, au premier siécle, existaient des
groupes religieux chez qui la conscience communautaire se concrétisait au plan de la gestion des
biens ; ce précédent fournit a la description de Luc un appui indirect, en €tablissant sa plausibilité
historique.

Actuellement, les exégetes des Actes sont beaucoup moins soupconneux a l'égard de la fiabilité
historique du récit de Luc. Forts de la plausibilité historique que constitue I'exemple essénien, ils
estiment que rien ne s'oppose a une pratique communautariste dans la premiére communauté
jérusalémite®. L'hypothése, appuyée par l'archéologie, de la présence d'un quartier essénien a
Jérusalem au premier siécle, rend possible une influence essénienne sur les usages du groupe
chrétien. Informé de cette pratique au sein de la chrétienté primitive, l'auteur des Actes 1'a mise en
évidence par le biais des sommaires ; il céde ainsi a la généralisation, mais n'invente pas ce qui fut le
fait d'un (petit ?) groupe a Jérusalem. Accuser lauteur des Actes de projeter un réve
communautariste aux origines du christianisme n'est donc plus de mise; sous une forme
vraisemblablement modeste, ce modéle a pris forme dans la premicre chrétienté jérusalémite. Luc
témoigne de cette pratique par le slogan « tout est commun » (4,32), emprunté a l'idéal grec de
l'amitié, qui signale un programme plutot qu'il ne décrit un systeme de gestion. Il y voit en effet une
concrétisation exemplaire de cet idéal. Ses modalités nous échappent, mais non la finalit¢ que lui
assigne l'auteur : personne dans la communauté ne doit souffrir de sa pauvreté (4,34). Bien qu'il soit
conscient de son caractere anachronique, Luc magnifie cet idéal communautariste, qu'il juge conforme
a l'impératif de justice sociale qu'il a retenu de Jésus (Lc 1,52-53 ; 4,18-27 ; 6,20b-26 ; 12,13-21 ;
16,19-31 ; etc.).

L'image de Paul dans les Actes

Autre objection ¢€levée contre le travail historien de Luc : l'absence de toute mention sur l'activité
épistolaire de Paul, dont on peut penser qu'elle a pourtant occupé une part importante du temps et
de I'énergie de l'apotre. Comment expliquer cet épais silence ? Impéritie de I'historien ? Ignorance ?
Choix délibéré ? La question s'aiguise lorsque l'on compare l'argumentation des épitres a la
prédication paulinienne dans les Actes, essentiellement marquée par la continuité avec le judaisme a
l'enseigne de l'obéissance légale (Ac 16,3 ; 22,3 ; 23,6 ; 28,17). Luc aurait-il mal lu ou mal entendu
l'apotre des Gentils ?

Je crains que poser la question dans ces termes ne revienne a faire preuve d'anachronisme. Le
déplacement qui se produit entre les €pitres et le portrait lucanien de Paul est indéniable. Mais que

58
59

Quod omnis probus 86.

1 QS 1,11-12; 6,15-23 ; 9,7-9. Inventaire des textes chez Hans-Josef Klauck, « Giitergemeinschaft in der

klassischen Antike, in Qumran und im Neuen Testament », in : Gemeinde. Amt. Sakrament, Wiirzburg, Echter, 1989,
. 69-100.

f On trouvera le dossier historique chez Brian Capper, « The Palestinian Cultural Context of Earliest Christian

Community of Goods », in: The Book of Acts in its First Century Setting, vol. 4, Richard Bauckham, éd.,

Eerdmans/Paternoster, Grand Rapids/Carlisle, 1995, p. 323-356.


James M. Morgan
Note
the parallels in history of common living, especially qumran

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
"ideal" for "tout est commun" doesn't necessarily have to be from greek origin (just because was written in greek).
Here I'm not sure of M's description.


15

fait-on communément lorsque I'on s'interroge sur I'image de Paul dans les Actes ? La procédure est
immuable : le chercheur confronte le texte lucanien au texte des épitres et pointe chez Luc des
erreurs de lecture. Or, c'est un complet anachronisme que d'imaginer Luc écrivant I'histoire de Paul
avec, sous les yeux, les lettres de l'apotre ! Entre les Actes et le canon des lettres pauliniennes, une @
étape historique est négligée : le phénomeéne complexe et multiforme de la réception de Paul. Luc ne
réduplique pas le message de Paul, pas plus que I'épitre aux Ephésiens ne réduplique Romains ou
Galates.

Francois Bovon défend 1'idée que la réception de l'apdtre, au premier siécle, a pris deux formes. D'un
coté, Paul a survécu dans des écrits rédigés en son nom : ce sont les lettres dites deutéro-
pauliniennes (Col, Ep, 2 Th) et les Pastorales (1-2 Tm; Tite). D'un autre coté, la mémoire de
l'apotre a ét€¢ magnifiée par le rappel de son action : c'est le cas des Actes des apotres, et plus tard
(vers 200) des Actes apocryphes de Paul. D'un c6té Paul survit comme document, de l'autre comme
monument®'. Poursuivant cette intuition, je dirai que la réception de Paul s'est organisée autour de @
trois poles : biographique, canonique et doctoral.

Sur le pole « biographique », Paul est célébré comme le héros de I'Evangile, le missionnaire des
nations, dont on narre les hauts faits (Actes) ; une hagiographie se prépare ici, dont les Actes de Paul
sont le témoin. Le pole « canonique » retient en Paul I'écrivain, recueille et recopie ses écrits, les
rassemble en une collection qui prépare leur réception dans le canon du Nouveau Testament (les
lettres pauliniennes). Sur le pole « doctoral », Paul est invoqué comme le docteur de I'Eglise, dont on
imite les sentences dans des lettres pseudépigraphiques (Col, Ep, 2 Th, Pastorales). Ces trois types
de réception sont paralleles et synchrones ; ils voient le jour entre 70 et 100. Ils représentent trois
fagons d'assumer 'absence de l'apdtre, soit en fixant la mémoire de sa vie (héritage biographique),
soit en préservant ses écrits (héritage canonique), soit en l'instituant comme icone théologique
garante de l'interprétation orthodoxe (héritage doctoral ; cf. Col 2,5). Chacune de ces gestions de
I'héritage paulinien sélectionne les traits qui lui conviennent dans la figure de I'apdtre et confére a
cette figure un statut s pécifique.

J'insiste sur ce fait : le canon des épitres pauliniennes ne constitue pas le socle documentaire, la toile
de fond sur laquelle se serait érigée la réception de l'apdtre ; il constitue comme tel une filiere dans la
réception de la figure de Paul, une filicre spécifique, qui retient de lui son statut d'écrivain
polémiste ; cette filiere est paralléle aux filieres biographique et doctorale.

Les conséquences de cette perception de la réception de Paul sont importantes.

Premiere conséquence : le silence de Luc sur les écrits de Paul devient parfaitement explicable. Les@
quelques contacts terminologiques des Ac avec le langage paulinien ne sont pas a sous-es timer, mais
leur rareté ne crédibilise pas l'idée d'une consultation lucanienne de la correspondance de l'apd tre®
Ce silence ne signale pas un oubli de Luc, mais le fait que la connaissance de son héros n'est pas une
connaissance littéraire. La présence de vocabulaire paulinien en Lc-Ac, notamment le « météorite
paulinien » d'Ac 13,38-39% peut faire penser que notre auteur dis posait de logia de I'apotre. Il n'en
reste pas moins que, véhiculée par la mouvance a laquelle Luc appartient ne se nourrit pas
premi¢rement des mots de I'apotre, mais de son histoire de vie.

Deuxieme conséquence : chaque filicre de réception de Paul compose de maniére spécifique son
image du héros. Dans les Pastorales, Paul est cit¢ comme le commencement absolu ; il recoit un

o Frangois Bovon, « Paul comme Document et Paul comme Monument », in : Joél Allaz, etc., Chrétiens en

conﬂlt L'Epitre de Paul aux Galates (Essais bibliques 13), Genéve, Labor et Fides, 1987, p. 54-55.

Opinion contraire chez Charles K. Barrett, « Acts and the Pauline Corpus », ET 78/1, 1976, p. 1-5.

Ces deux versets semblent sortis tout droit dune lettre de Paul : « Sachez—le donc, freres c'est grace a lui que
vous vient I'annonce du pardon des péchés, et cette justification que vous n'avez pas pu trouver dans la loi de Moise,
c'est en lui qu'elle est pleinement accordée a tout homme qui croit. » (13,38-39).

63


James M. Morgan
Note
M. defends Luke from attacks against him regarding a false represent. of Paul

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
Possible sources of reception of Paul: biog, canon., and doctoral.
This is where M.'s position on the pauline letters influences his reconstruction of Paul's life and evaluation of Luke's work. How convincing is the deutero-pauline theory?

James M. Morgan
Note
pseudepigraphic texts of Paul represents Paul as "doctoral", the doctor of the Church.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
the conseqences of keeping in mind these three reprs. of Paul

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Underline


16

statut de pére s'adressant a ceux qu'il a enfantés, ses « enfants dans la foi »**. Dans le récit de Luc,
au contraire, Paul est précédé ; il s'inscrit dans la continuation d'un Pierre et d'un Etienne®. Autre
exemple : les miracles. Luc attribue a Paul une série d'actes thérapeutiques (la guérison du paralysé
de Lystre en Ac 14, la réanimation d'Eutyque en Ac 20, la guérison de Publius en Ac 28, etc.). On a
prétendu que ces miracles étaient une pure reproduction de la part de Luc des prodiges attribués a
Pierre, mais a tort : Paul lui-méme n'a jamais nié¢ étre doté de pouvoirs charismatiques®. La filiére
biographique, ou disons narrative, met donc en valeur ce qui, pour des raisons internes a la stratégie
de l'apotre, est demeuré dans ses écrits a I'état de référence ténue®”.

Luc et Eusébe de Césarée

J'ai posé initialement la question : qui, le premier, a écrit une histoire du chris tianisme ?

Au terme de cette étude, la question me parait s'imposer : Eusébe de Césarée usurpe le titre.
L'auteur (anonyme) de Luc-Actes, que la tradition depuis Irénée a coutume de nommer Luc, fut le
pionnier de l'historiographie chrétienne. Qu'est-ce qui différencie en effet son ceuvre de I'Histoire
Ecclésiastique d'Euseébe ? L'un et l'autre se livrent a une lecture théologique de I'histoire. L'un et
l'autre osent consacrer une ceuvre historiographique a la naissance et a l'expansion d'une secte
religieuse. Eusébe cite ses sources et affiche un rapport critique a sa documentation, tandis que Luc
camoufle ses emprunts; il n'en reste pas moins qu'Eusébe et Luc adoptent face a leurs
prédécesseurs une position a la fois sélective et critique.

Selon moi, la différence capitale se joue ailleurs : Euseébe défend une orthodoxie théologique,
stigmatise les hérésies et narre I'histoire d'une institution. Luc, au contraire, n'est pas intéressé par la
dimension institutionnelle de 'Eglise : c'est l'essor de la Parole qui le préoccupe, une Parole féconde
et créative dont la progression dans l'histoire est assurée par un Dieu-Providence. Qui s'intéresse a
l'articulation des ministéres en Eglise collectera peu de renseignements a la lecture des Actes ; par
contre, l'action de la main invisible de Dieu dans I'histoire lui est désignée & de multiples reprises .
Eusébe est le premier historien de I'Eglise. Luc est en revanche le premier a avoir, dans une
pers pective historiographique et en vue de construire l'identité de la chrétienté, décrit I'histoire des
origines chrétiennes.

2 Sur I'image de Paul dans les Pastorales, je rappelle 1'étude imposante de Yann Redalié, Paul aprés Paul. Le

temps, le salut, la morale selon les épitres a Timothée et a Tite (Monde de la Bible 31), Genéve, Labor et Fides,
1994.

- Luc sur ce point retrace la conscience que 1'apotre avait de lui-méme : les credos, les fragments hymnologiques
et les formules kérygmatiques que Paul reprend dans ses lettres, et parfois cite, témoignent qu'il se pose en homme
« précédé » d'une tradition.

s « Les signes de l'apotre se sont produits parmi vous : patience a toute épreuve, signes miraculeux, prodiges,
actes de puissance. » (2 Co 12,12); ¢f. 1 Th 1,5; 1 Co 14,18. On consultera a ce sujet la monographie de Stefan
Schreiber, Paulus als Wundertditer. Redaktionsgeschichtliche Untersuchungen zur Apostelgeschichte und den
authentischen Paulusbriefen (BZNW 79), Berlin, de Gruyter, 1996.

- Sur ce dossier complexe, je renvoie & mon article : « L'image de Paul dans les Actes des apotres », in :
Michel Berder, éd., ACFEB, Les Actes des Apétres. Histoire, récit, théologie (LeDiv 198), Paris, Cerf, a paraitre.

& Cette visée non institutionnelle des Actes a été bien percue par Mark Reasoner, «The Theme of Acts :
Institutional History or Divine Necessity in History ?», JBL 118, 1999, p. 635-659. Le role important de la
providence divine, la pronoia, dans I'histoire, aussi bien chez Flavius Joséphe que chez Luc, est montré par John T.
Squires, The Plan of God in Luke-Acts (SNTS.MS 76), Cambridge, Cambridge University Press, 1993.


James M. Morgan
Comment on Text

James M. Morgan
Note
M's final conclusion.

James M. Morgan
Highlight

James M. Morgan
Note
similarities and differences bet. Eusebius and Luke


