
 1 

 
FC 9/05.09.15          Serge Carrel 
 

A la recherche de l’Eglise primitive1 
 
Nous en savons bien moins sur l’Eglise des années 30 à 150 que sur le Judaïsme du Second 
Temple. Pour nous raconter l’histoire de l’Eglise, il n’y a ni Flavius Joseph, ni trouvailles 
archéologiques qui viendraient à notre aide. Les sources dont nous bénéficions sont de peu de 
portée par rapport à tous les matériaux juifs dont nous disposons pour retracer ce volet de 
l’histoire du judaïsme.  
Le Nouveau Testament en grec ne fait pas le poids par rapport aux apocryphes de l’Ancien 
Testament, aux pseudépigraphes, à la Mishna et à d’autres pièces de littérature de l’époque. Si 
nous ajoutons les écrits des Pères de l’Eglise au bouquet littéraire du Nouveau Testament, le 
matériau concernant l’Eglise primitive reste d’une portée limitée. 
Le peu de documents écrits relatant les débuts de l’Eglise, à la suite de la mort et de la 
résurrection de Jésus et à la suite du don de l’Esprit à la Pentecôte, a permis de nombreuses 
spéculations par rapport aux origines du christianisme. Il importe de prendre de la distance par 
rapport à ces reconstructions qui ont fait du christianisme naissant soit un mouvement très 
éloigné du judaïsme (Rudolph Bultmann et d’autres), soit une sorte de secte juive, nullement 
différente de celles que l’on peut rencontrer à la même période (Joachim Jeremias ou Martin 
Hengel). 
La reconstruction de l’histoire du christianisme primitif doit donc essayer de donner sens à 
certaines données à l’intérieur d’un cadre ou d’une grille d’interprétation cohérente. Il importe 
de constituer une sorte de puzzle historique dans lequel le judaïsme s’inscrit dans le monde 
gréco-romain, dans lequel Jean Baptiste et Jésus ont part tous deux à ce monde-là, dans lequel 
des personnalités historiques comme l’apôtre Paul, d’autres auteurs du Nouveau Testament et 
des Pères de l’Eglise comme Ignace d’Antioche, Justin Martyr ou Polycarpe trouvent leur 
place. Il importe aussi d’attirer l’attention sur les pièces manquantes du puzzle et de ne pas 
tenter de remplir ces pièces manquantes par des éléments qui viendraient déformer l’image 
que nous avons constituée. 
 
Poser des points d’ancrage 
Pour nous permettre de reconstituer ce puzzle de la meilleure des manières, il importe de 
poser quelques points d’ancrage qui nous permettent d’appréhender le champ de la recherche 
de manière pertinente. La délimitation chronologique de nos investigations est déterminée par 
deux événements quasi incontestables : tout d’abord la mort de Jésus en l’an 30 et la mort sur 
une sorte de bucher 125 ans plus tard (en 155) de Polycarpe, un vieil évêque dans la ville de 
Smyrne en Asie mineure. 
La crucifixion ne pose pas seulement un point de départ chronologique et géographique au 
mouvement chrétien ; elle donne aussi le ton et la couleur des autres points fixes qui vont être 
posés. Il y a entre autres quatre éléments qui paraissent des points non contestés que nous 
allons maintenant expliciter : 
 
 
                                                
1 Ce document est l’adaptation des chapitres 11 et 12 du livre de N.T. Wright, The New 
Testament and The People of God, Fortress Press, Minneapolis, 1992, p. 339-370. 



 2 

1. Le martyre de Polycarpe 
Plus de cent ans après les débuts du mouvement chrétien, il y a un événement qui a marqué 
les esprits et qui mérite d’être cité : 
« Le tumulte fut grand quand le public apprit que Polycarpe était arrêté. Le proconsul se le fit amener et lui 
demanda si c’était lui Polycarpe. Il répondit que oui, et le proconsul cherchait à le faire renier en lui disant : 
‘Respecte ton grand âge’, et tout le reste qu’on a coutume de dire en pareil cas : ‘Jure par la fortune de César, 
change d’avis, dis : A bas les athées !’ Mais Polycarpe regarda d’un œil sévère toute cette foule impie dans le 
stade, et fit un geste de la main contre elle, puis soupirant et levant les yeux, il dit : ‘A bas les athées !’ Le 
proconsul insistait et disait : ‘Jure, et je te laisse aller, maudis le Christ.’ Polycarpe répondit : ‘Il y a quatre-
vingt-six ans que je le sers, et il ne m’a fait aucun mal ; comment pourrais-je blasphémer mon roi qui m’a 
sauvé ?’ »  

(Martyre de Polycarpe 9.1-32) 
 
Même si ce compte rendu du martyre de Polycarpe qui a dû se dérouler aux alentours de 155 
ou 156 véhicule certains relents hagiographiques, il témoigne cependant de certains éléments 
clés du christianisme primitif. 
Le jugement et l’exécution de chrétiens paraissent déjà « formalisés » à cette époque. Il y a 
certaines choses qu’ils peuvent et doivent dire pour échapper à la mort. On entrevoit déjà cela 
dans la lettre de Pline le jeune à l’empereur Trajan (voir ci-dessous). 
En fait, au milieu du IIe siècle la procédure est fixée. Les chrétiens étaient perçus comme les 
membres d’une secte subversive. Ils ne croyaient pas dans les dieux païens « normaux » et on 
les accusait d’athéisme, tout comme les juifs parfois. Ils ne prêtaient pas allégeance à César, 
l’empereur romain, et refusaient de jurer par son « génie ». Christ est perçu comme un 
monarque rival, un roi à qui les chrétiens doivent allégeance et qui ne laisse aucun espace 
pour la souveraineté de l’empereur. Cette conviction par rapport à l’exclusivité de la 
seigneurie du Christ s’enracine dans une dimension messianique où Christ est perçu comme le 
roi. Et là, le christianisme marque sa différence radicale du judaïsme. D’ailleurs, les juifs se 
retrouvent aux côtés des païens pour réclamer un lâcher de lions sur Polycarpe (Martyre de 
Polycarpe 12.2, 13.1). Polycarpe n’est donc pas prêt à inscrire sa foi dans le système religieux 
dominant de l’époque. Pour preuve, cette question qui lui est posée avant son martyre : « Quel 
mal y a-t-il à dire : César est Seigneur, à sacrifier, et tout le reste, pour sauver sa vie ? » (8.2). 
Dans la suite du récit du Martyre de Polycarpe, ce dernier affirme qu’il y a 86 ans qu’il est 
disciple du Christ et que, par conséquent, il n’a aucune raison de changer de Seigneur. Cette 
affirmation fait remonter l’engagement chrétien de ce martyr aux années 69/70, ce qui 
témoigne du fait qu’en Asie mineure 40 ans après la mort de Jésus il y a déjà une 
communauté chrétienne, probablement petite, qui confesse son appartenance à Jésus, 
Seigneur. On a donc là un point d’ancrage solide. A cette époque, l’évangélisation des païens 
avait déjà cours, avant la chute de Jérusalem ; et la foi chrétienne fut reconnue comme une 
superstition particulièrement dangereuse et subversive du temps de Pline le Jeune, alors qu’il 
était gouverneur de Bithynie (environ 110). Quelles que soient les autres constantes que l’on 
pourraient envisager par rapport à cette période qui court entre l’an 30 et 150, le refus 
d’allégeance à l’empereur est vraiment incontournable. 
 
2. Pline le Jeune 
Le deuxième point d’ancrage nous est livré par Pline le Jeune qui fut gouverneur de Bithynie 
d’environ 106 à 114 après Jésus-Christ. Il dut faire face au problème suivant : de nombreuses 
personnes lui était amenées, alors qu’elles étaient accusées d’être chrétiennes et il ne savait 
pas que faire face à une telle accusation. De manière très concrète, il raconte à l’empereur 
Trajan ce qu’il a mis en place : 
                                                
2 Ignace d’Antioche, Lettres, trad. par P. T. Camelot, Sources chrétiennes, Cerf, Paris, 19583, 
p. 255 et 257. 



 3 

Vers 111-112, Pline est gouverneur romain de la province de Bithynie (région située au nord-
ouest de l’Asie mineure, en Turquie actuelle). Il écrit à l’empereur Trajan pour lui demander 

son avis. 

Maître, (…) je n'ai jamais participé à des informations contre les chrétiens; je ne sais donc à quels faits et dans 
quelle mesure s'appliquent d'ordinaire la peine ou les poursuites. (…)  
En attendant, voici la règle que j'ai suivie envers ceux qui m'étaient déférés comme chrétiens. Je leur ai demandé 
à eux-mêmes s'ils étaient chrétiens. A ceux qui avouaient, je l'ai demandé une deuxième et une troisième fois en 
les menaçant du supplice; ceux qui persévéraient, je les ai fait exécuter : quoi que signifiât leur aveu, j'étais sûr 
qu'il fallait punir du moins cet entêtement et cette obstination inflexibles. (…) Bientôt (…) l'accusation 
s'étendant avec le progrès de l'enquête, plusieurs cas différents se sont présentés.  
On m'a remis entre les mains un mémoire sans nom d'auteur, où l'on accuse d'être chrétiens différentes personnes 
qui nient de l'être et de ne l’avoir jamais été. S’ils invoquaient les dieux (…), si, en outre, ils blasphémaient le 
Christ – toutes choses qu'il est, dit-on, impossible d'obtenir de ceux qui sont vraiment chrétiens – j'ai pensé qu'il 
fallait les relâcher. D'autres, dont le nom avait été donné par un dénonciateur, dirent qu'ils étaient chrétiens, puis 
prétendirent qu'ils ne l'étaient pas, qu'ils l'avaient été à la vérité, mais avaient cessé de l'être, les uns depuis trois 
ans, d'autres depuis plus d'années encore, quelques-uns même depuis vingt ans. Tous ceux là aussi ont adoré ton 
image ainsi que les statues des dieux et ont blasphémé le Christ.  
D'ailleurs, ils affirmaient que toute leur faute ou leur erreur s'était bornée à avoir l'habitude de se réunir à jour 
fixe avant le lever du soleil, de chanter entre eux alternativement un hymne au Christ comme à un dieu, de 
s'engager par serment non à perpétrer quelque crime mais à ne commettre ni vol, ni brigandage, ni adultère, à ne 
pas manquer à la parole donnée (…); ces rites accomplis, ils avaient l'habitude de se séparer, et de se réunir 
encore pour prendre leur nourriture qui, quoi qu'on dise, est ordinaire et innocente (…).  
L'affaire m'a paru mériter que je prenne ton avis, surtout à cause du nombre des accusés. Il y a une foule de 
personnes de tout âge, de toute condition, des deux sexes aussi, qui sont ou seront mises en péril. Ce n'est pas 
seulement à travers les villes, mais aussi à travers les villages et les campagnes que s'est répandue la contagion 
de cette superstition (…).  
 
Réponse de Trajan :  
Mon cher Pline, tu as suivi la conduite que tu devais dans l'examen des causes de ceux qui t'avaient été dénoncés 
comme chrétiens. Car on ne peut instituer une règle générale qui ait, pour ainsi dire, une forme fixe. Il n'y a pas à 
les poursuivre d'office. S'ils sont dénoncés et convaincus, il faut les condamner, mais avec la restriction 
suivante : celui qui aura nié être chrétien et en aura, par les faits eux-mêmes, donné la preuve manifeste, je veux 
dire en sacrifiant à nos dieux, même s'il a été suspect en ce qui concerne le passé, obtiendra le pardon comme 
prix de son repentir. 

Pline le Jeune (61-114 ap. J.C.), Lettres, 10.963.  
 
De cette lettre de Pline, nous pouvons déduire les éléments suivants. Tout d’abord, la foi 
chrétienne est largement diffusée en Asie mineure au début du IIe siècle, bien au-delà de la 
région que Paul a évangélisée dans les années 40 et 50 (Ac 16.7). Deuxièmement, il n’y a pas 
encore à ce moment-là de procédure civile pour faire face au refus des chrétiens de se 
soumettre à la seigneurie de l’empereur. On peut penser que, jusqu’ici, la persécution des 
chrétiens n’a été que sporadique et non systématique. Pline aurait été embarrassé de poser à 
Trajan des questions dont il aurait dû connaître la réponse au travers de son parcours de 
formation effectué à Rome. Troisièmement, l’examen de passage pour discerner les 
convictions chrétiennes, consistent en actions rituelles et en déclarations qui, bien que de peu 
de portée en elles-mêmes, revêtent une portée socio-culturelle très importante. Pour la plupart 
des chrétiens, des théologiens aux membres de base de la communauté, la soumission à Jésus-
Christ empêche toute allégeance à César. Quatrièmement, la communauté chrétienne est 
considérée non comme un groupe religieux, mais comme une société politique, ce qui fait 
d’elle un élément subversif à l’intérieur de la société romaine. 
 
3. Ignace d’Antioche 
                                                
3 Pline le Jeune, Lettres, Livre X, Tome 4, traduc. Marcel Durry, Paris, Belles Lettres, 1947, 
p. 96. 



 4 

Le troisième point d’ancrage est Ignace d’Antioche. Historiquement, il est certain qu’Ignace a 
voyagé d’Antioche à Rome pour y subir le martyre dans les dernières années du règne de 
Trajan (98-117) et que les sept lettres qui lui sont attribuées ont été écrites durant ce voyage 
vers Rome. Au travers de ses écrits, Ignace offre une abondance de renseignements sur le 
christianisme de son temps. Ce qui nous intéresse ici, c’est le fait que l’évêque de la plus 
grande ville de la Syrie romaine est envoyé à Rome pour s’y faire déchiqueter par les bêtes 
sauvages. Il demande à l’Eglise de Rome de ne pas plaider sa cause auprès des autorités, 
parce que son martyre véhiculera une grande force pour l’annonce de l’Evangile : 
 
Pour moi, jamais je n’aurai une telle occasion d’atteindre Dieu, et vous, si vous gardez le silence, vous ne pouvez 
souscrire à une œuvre meilleure. Si vous gardez le silence à mon sujet, je serai à Dieu ; mais si vous vous taisez, 
je serai une parole de Dieu, si vous parlez, je ne serai plus qu’un cri (voix). Ne me procurez rien de plus que 
d’être offert en libation à Dieu, tandis que l’autel est encore prêt, afin que réunis en chœur dans la charité, vous 
chantiez au Père dans le Christ Jésus, parce que Dieu a daigné faire que l’évêque de Syrie fût trouvé (en lui), 
l’ayant fait venir du levant au couchant. Il est bon de se coucher loin du monde vers Dieu, pour se lever en lui. 

(Ignace Aux Romains II.14) 
 
En dehors de ses préoccupations par rapport à son propre martyre, Ignace avait des craintes 
par rapport à l’unité de chaque Eglise locale. Il avait l’impression que les communautés 
locales allaient au devant de fractures et de divisions importantes, notamment à cause de ceux 
qui mélangeaient christianisme et judaïsme, et à cause de ceux qui prêchaient le docétisme, 
comme quoi Jésus n’avait donné que l’apparence d’être un être humain. Cette lutte sur deux 
fronts positionne Ignace comme un théologien profondément conscient du fait que la foi 
chrétienne est née du judaïsme et ne peut pas être une sorte de paganisme, mais aussi que, vu 
que le christianisme est né de la mort du messie juif, il ne peut pas être réduit à une forme de 
judaïsme.  
 
4. Hégésippe de Jérusalem 
Un autre point d’ancrage renvoie à l’incident que l’historien de l’Eglise du IIe siècle, 
Hégésippe, relate et qui est cité par Eusèbe (265-339) dans son Histoire ecclésiastique. Cet 
incident a eu lieu sous l’empereur Domitien, le successeur de Titus, qui a régné de 81 à 96. 
Des individus ont été amenés à Domitien, parce qu’ils étaient accusés d’être parents par le 
sang de Jésus lui-même. On les soupçonnait d’être membres d’une famille royale, donc d’une 
dynastie potentiellement subversive. Quand ils ont fait la preuve qu’ils n’étaient que de 
pauvres paysans, Domitien les a interrogés sur le Messie et son Royaume, sur la nature de 
celui-ci, son origine et le temps où il devrait être instauré. Tout comme Hérode dans 
l’évangile de Matthieu (2.1-18), Domitien se préoccupait de la menace que pouvait 
représenter ces gens pour sa propre position. Mais la réponse est claire : ces individus 
expliquent que ce royaume n’est pas de ce monde, ni de cette terre, qu’il est céleste et qu’il 
interviendra à la fin des temps. A partir de là, Domitien arrête de persécuter l’Eglise, 
conscient qu’il est que ces individus jouissent d’une certaine estime au sein de la communauté 
chrétienne. 
Même si cette histoire contient certains éléments légendaires, elle renforce l’image d’une 
Eglise primitive qui a tout d’un mouvement issu du messianisme juif, mais sans les accents 
nationalistes et militaires du judaïsme. Ce mouvement renvoie à Jésus comme le Messie, ce 
qui peut être compris inadéquatement comme un renvoi à une dynastie. Il fait également fi de 
la prétention de l’empereur romain d’être l’objet de l’allégeance ultime. 
 

                                                
4 Ignace d’Antioche, Lettres, trad. par P. T. Camelot, Sources chrétiennes, Cerf, Paris, 19583, 
p. 109. 



 5 

Esquisser un portrait de l’Eglise primitive 
Les quatre points d’ancrage que nous avons examinés jusqu’ici convergent de manière 
remarquable. Longtemps après la destruction de Jérusalem, les chrétiens semblent avoir 
retenu un enracinement reconnaissable dans le judaïsme, avec des redéfinitions qui vont 
l’orienter dans d’autres directions qui ne sont pas celles du paganisme ou du syncrétisme. 
 
Nous avons maintenant une série de points d’ancrage historiques qui ont un enracinement en 
dehors de l’action des chrétiens eux-mêmes. : 
 
30   Crucifixion de Jésus 
49  Claude expulse les juifs de Rome à cause de troubles suscités par des chrétiens 
49-51  Paul est à Corinthe, puis peu de temps après à Ephèse 
62  Jacques est mis à mort à Jérusalem 
64  Persécution des chrétiens après l’incendie de Rome 
70  Chute de Jérusalem 
90 (~)  Domitien enquête sur les parents de Jésus 
110-114 (~) Persécutions de Pline en Bithynie 
110-117 (~) Lettres et martyre d’Ignace d’Antioche 
155-156 Martyre de Polycarpe 
 
Ces événements forment une sorte de chaîne qui parcourt plus d’un siècle et qui indique que 
régulièrement les autorités romaines ont considéré les chrétiens comme une menace et une 
nuisance sociales et politiques, et qu’elles ont pris des mesures contre eux. Dans le même 
temps, les chrétiens n’ont pas plaidé le fait qu’ils n’étaient qu’une sorte de club privé qui 
tentait de promouvoir la piété personnelle. Ils ont continué à proclamer leur soumission à 
Jésus-Christ, dont la royauté excluait toute allégeance à César, même si le Royaume du Christ 
ne devait pas être conçu sur le modèle de celui de César. Cette conviction, très juive à certains 
égards, mais aussi très différentes du judaïsme (dans le sens où les chrétiens ne défendaient 
aucune cité, n’adhéraient pas à la loi de Moïse, et ne circoncisait aucun mâle…), constituait 
une caractéristique centrale de tout un mouvement et une clé très importante pour comprendre 
son caractère. 
Si nous passons maintenant de l’histoire à la géographie, notre parcours historique nous a déjà 
suggéré l’expansion géographique qu’a connue le christianisme au cours du premier siècle 
d’activités chrétiennes. Née à Jérusalem et environs, la foi chrétienne s’est répandue en Judée 
en Samarie, à Antioche, à Damas et en Syrie. Elle a atteint ensuite l’Asie mineure, des villes 
comme Smyrne et Bithynie, des villes de Grèce, Rome… Le christianisme était aussi présent 
en Egypte, mais il est difficile d’en dire plus sur ses débuts dans cette région, parce que les 
attestations littéraires relevant de ce premier siècle d’histoire chrétienne font défaut. 
Grâce à ces points d’ancrage que nous venons d’esquisser, il est possible d’ancrer de manière 
ferme les deux principaux auteurs de lettres : l’apôtre Paul qui a mené son activité épistolaire 
de la fin des années 40 à la fin des années 50, et Ignace d’Antioche qui a rédigé ses lettres à la 
fin du règne de Trajan qui est mort en 117. Le contenu de ces lettres donne une épaisseur 
littéraire et des références que l’on peut ajouter à nos points d’ancrage. Il faut toutefois se 
garder de tout optimisme. Paul et Ignace n’étaient pas des représentants types du 
christianisme de l’Eglise primitive. Les deux étaient très conscients d’être impliqués dans une 
lutte contre une opposition interne forte et contre une persécution externe très marquée. 
Deux autres auteurs constituent un complément intéressant et sûr à cette première fresque du 
christianisme des origines : Aristide, dont l’Apologie a peut-être été adressée à Antonin le 
Pieux (138-161), et Justin Martyr, un Grec né en Samarie, qui a rédigé deux Apologies pour 
expliquer la foi à ses contemporains et un Dialogue avec Tryphon pour démontrer que la foi 



 6 

chrétienne est l’accomplissement du judaïsme. Ces deux auteurs peuvent être utilisés avec 
précaution comme des évidences de ce qui existait comme christianisme à l’époque où ces 
textes ont été rédigés et durant les quelques décennies qui ont précédé. Les autres documents 
comme la Didachè5 ou le Pasteur d’Hermas sont à prendre en compte mais sont plus difficiles 
à inscrire dans une chronologie exacte. 
 
La vision du monde des premiers chrétiens 
Pour comprendre ce que les premiers chrétiens ont vécu, il est important d’essayer de cerner 
de près les différents éléments de leur vision du monde. Notamment ce qui a entraîné 
certaines pratiques et le recours à certains symboles. Les écrits que nous venons d’examiner 
n’étaient pas nécessairement connus de tous les chrétiens des origines. Lorsque nous parlons 
de pratiques ou de symboles, nous nous trouvons sur un terrain plus largement partagé par la 
plupart des chrétiens des origines du christianisme. On pouvait ne pas savoir lire et afficher 
certaines pratiques ou recourir à certains symboles particulièrement typiques. 
 
Au cœur de la pratique : la mission 
La chose la plus extraordinaire à propos du christianisme des origines, c’est la rapidité de sa 
croissance. En l’an 25, le christianisme n’existe pas. 100 ans plus tard, un empereur romain 
édicte une politique officielle en relation avec les punitions à infliger aux chrétiens. Polycarpe 
a déjà été chrétien depuis un demi-siècle à Smyrne ; un jeune païen appelé Justin débute sa 
quête philosophique qui le mènera à la découverte des plus grands penseurs de son temps, 
puis en final au Christ, réponse à ses questions les plus profondes. Le christianisme ne s’est 
pas répandu par magie. Il a incité de fiers païens à affronter la torture et la mort par loyauté à 
un villageois juif qui avait été exécuté par les Romains. Il a milité pour un amour qui traverse 
les frontières de race. Il a fermement réprouvé l’immoralité sexuelle, l’abandon des enfants et 
de nombreux autres comportements que le monde païen considérait comme normaux. 
Endosser la foi chrétienne n’était pas quelque chose de facile ou de naturel pour le païen 
moyen. En devenant chrétien, un juif était, de son côté, considéré comme un traître à sa 
nation…  
Pourquoi la foi chrétienne s’est-elle répandue si rapidement ? Parce que, ce que les chrétiens 
ont découvert, ils l’on considéré comme vrai pour tout le monde. L’incitation à la mission est 
« congénitale » du christianisme. Si il y a une chose à retenir de la pratique des premiers 
chrétiens, c’est qu’ils étaient impliqués dans la mission, auprès des juifs comme auprès des 
païens. Cette dimension n’était pas un élément annexe de la pratique chrétienne, mais il était 
vraiment au centre de celle-ci. Les différents éléments littéraires que nous avons examinés en 
rendent compte. Justin dans ses écrits évoque la rencontre de ce vieil homme qui lui a parlé de 
Jésus. Pline le Jeune parle de ce « poison » de foi chrétienne qui se répand dans les villages et 
dans la campagne. Ignace rencontre des Eglises où qu’il aille en Asie mineure… Et si nous 
examinons les documents canoniques, nous nous rendons compte que la mission est partout : 
le Jésus de l’évangile de Matthieu envoie ses disciples en mission, celui de l’évangile de Luc 
les invite à aller de Jérusalem, en Judée, en Samarie, jusqu’aux extrémités de la terre… La 
mission est vraiment ce qui caractérise la pratique de l’Eglise primitive. 
 
Derrière les portes fermées 
La question de savoir ce que les chrétiens faisaient derrière les portes fermées a occupé 
passablement de monde. Certains supposaient que des pratiques immorales ou des orgies se 
déroulaient derrière les portes closes. Des religions de l’époque pratiquaient des choses 

                                                
5 Les Pères apostoliques, Ecrits de la primitive Eglise, traduc. France Quéré, Paris, Seuil, 
1980, p. 89-103. 



 7 

curieuses en coulisses. Pourquoi devait-il en être autrement avec les chrétiens ? Les 
défenseurs de la foi chrétienne ont mis en avant que les chrétiens baptisaient les nouveaux 
convertis et leur famille, et qu’ils célébraient la cène. Pline souligne qu’« ils chantaient des 
hymnes à Jésus comme à un dieu ». Par ailleurs, ils n’observaient ni les fêtes juives, ni les 
fêtes païennes. Ce qui est important pour nous, c’est de réaliser que, dès le milieu du IIe siècle, 
le baptême et la cène, en tant que nouvelles pratiques religieuses, apparaissent comme 
constitutives de l’identité de l’Eglise chrétienne. Ils sont des éléments constitutifs de la vision 
du monde de l’Eglise primitive. Quelle que soit la date que l’on donne à la rédaction de la 
Didachè (en 130 au plus tard), les mêmes éléments émergent : le baptême et la cène. L’auteur 
de ce texte propose d’ailleurs certaines formules à énoncer lorsque la communauté célèbre de 
telles pratiques. 
Du point de vue des convictions, les premiers chrétiens ont souligné dès les origines qu’ils 
étaient monothéistes comme le juifs. Mais il y avait une petite différence ! Dès les origines – 
et là c’est quasi une certitude ! – à côté d’un culte rendu au Créateur de toutes choses, ils ont 
adoré avec le même respect, la personne de Jésus. Cela a généré toutes sortes de maux de têtes 
aux Pères de l’Eglise qui ont essayé de formuler de manière rationnelle cette conviction. 
L’apôtre Paul rédige des textes inspirés de la Bible hébraïque qui sont absolument 
monothéistes : 
 
Ecoute, Israël ! 
Le Seigneur notre Dieu, le Seigneur est un. 

Deutéronome 6.4 
 
Pour nous, il n’y a qu’un seul Dieu,  
(le Père, de qui tout vient et pour qui nous sommes,) 
et un seul Seigneur, 
(Jésus-Christ, par qui tout existe et par qui nous sommes) 

1 Corinthiens 8.6 
 
Le même phénomène est visible à travers virtuellement tout le christianisme primitif. 
A côté de cet accent sur la mission, sur la cène et le baptême, ainsi que sur les convictions 
monothéistes, les premiers chrétiens se distinguent aussi par une éthique forte et claire. De 
l’apôtre Paul en passant par la Didachè, jusqu’à Justin martyr, on perçoit que l’appel qui a été 
lancé à la première génération de chrétiens s’est perpétué au fil des années et que la 
conscience d’être différent des païens est constitutive de l’identité chrétienne. Les chrétiens 
n’abandonnent pas leurs enfants, ils ne se livrent pas à des comportements sexuels immoraux. 
Ils n’essaient pas de renverser des gouvernements. Ils ne se suicident pas. Et dans un monde 
où la confiance et l’affection sont confinées au cercle familial, ils prennent soin les uns des 
autres par-delà les barrières culturelles : 
 
Ceux qui sont affligés, ils les consolent et s’en font des amis ; leurs ennemis, ils leur font du bien. (…) Ils 
s’aiment les uns les autres. Ils ne détournent pas le regard des veuves, et ils délivrent l’orphelin de celui qui lui 
fait violence : Celui qui possède donne sans réserve à celui qui ne possède pas. Lorsqu’ils voient un réfugié, il s 
l’introduisent dans leurs demeures, et s’en réjouissent comme d’un vrai frère. En effet, ce ne sont pas leurs 
frères selon la chair qu’ils appellent ainsi, mais leurs frères en esprit et en Dieu. Puis quand l’un de leurs 
pauvres quitte le monde, chacun de ceux qui le voient pourvoit tant qu’il peut à sa sépulture 

Aristide, Apologie 15.4-6 (version syriaque)6 
 
Dans cet écrit signé du philosophe athénien Aristide (124-125), le portrait de l’Eglise 
primitive est très positif et sert les besoins de la cause. Néanmoins, il ne fait aucun doute qu’il 
                                                
6 Aristide, Apologie, traduc. Bernard Pouderon et alii, Sources chrétiennes, Paris, Cerf, 2003, 
p. 239 et 241. 



 8 

y a une différence frappante de comportement entre païens et chrétiens. Les chrétiens 
affichent un sens aigu de certaines normes éthiques et sont conscients que leur comportement 
témoigne d’une différence importante par rapport à leurs voisins païens. 
Il y a ce que les chrétiens font et ce qu’ils ne font pas. Parmi les comportements qu’ils 
n’endossent pas, il y a le fait que, contrairement à quasi toutes les religions de l’époque, ils 
n’offrent pas de sacrifices d’animaux. Personne au sein de la communauté chrétienne 
considère que le culte qu’il adresse à Dieu requiert le versement du sang de taureaux ou de 
boucs. Même si un certain langage sacrificiel est souvent utilisé dans la communauté 
chrétienne, il est clair que, dès l’origine, ce langage est complètement métaphorique. 
Une autre différence dans la pratique chrétienne a dû frapper les esprits : l’attitude des 
chrétiens face à la souffrance et à la mort. Le paganisme avait ses martyrs. Souvent il 
s’agissait de suicides exemplaires à la Socrate, qui absorba la ciguë après avoir été condamné 
par un tribunal athénien pour non respect de la religion traditionnelle (-399). Le judaïsme 
avait aussi ses martyrs. Raconter leur histoire et l’exhortation à les imiter lorsque la nécessité 
était là avaient un impact plus profond que le fait d’imiter de simples héros. Ces martyrs 
représentaient des « signes » que le Dieu vivant était à l’œuvre et allait infliger une défaite 
aux dieux païens. Les premiers chrétiens ont eu rapidement les équivalents aux modèles 
païens et juifs, mais qui furent toutefois profondément redéfinis. Les responsables de la 
première génération de chrétiens ont exhorté les disciples à être prêts à souffrir et les 
responsables des générations suivantes ont souligné fièrement le fait que les chrétiens 
préféraient souffrir et mourir plutôt que de renier le Christ. Certes certains chrétiens on renié 
le Christ, comme le mentionne Pline le Jeune, mais, dès l’empereur Néron, des chrétiens ont 
enduré la souffrance et la mort par amour pour leurs convictions. Justin Martyr explique dans 
son Apologie que cette attitude est tout à fait différente du suicide à la Socrate ou à la 
stoïcienne : 
 
Pour que personne ne vienne nous dire : « Donnez-vous donc tous la mort à vous-mêmes et allez-vous en tout de 
suite auprès de votre Dieu sans nous causer d’embarras », je dirai pour quelle raison nous n’agissons pas ainsi 
et pourquoi, lorsque nous sommes soumis à un interrogatoire, nous confessons sans crainte notre foi. Nous 
avons appris que Dieu n’a pas créé le monde pour rien mais pour le genre humain ; comme nous l’avons dit plus 
haut, il aime ceux qui s’efforcent d’imiter ses perfections, mais il déteste ceux qui recherchent le mal en parole 
ou en acte. Si donc nous nous donnons tous la mort, nous serons responsables, pour autant qu’il dépend de nous, 
de ce que plus personne ne naîtra et ne sera instruit dans les enseignements divins, et même que le genre humain 
cessera d’exister ; en agissant de la sorte, nous irions nous aussi contre la volonté de Dieu. Mais quand on nous 
soumet à un interrogatoire, nous ne nions pas, car nous avons conscience de ne rien faire de mal, tandis que 
nous considérons comme une impiété de ne pas dire en tout la vérité ; car c’est là, croyons-nous, ce qui plaît à 
Dieu ; quant à vous, nous voudrions maintenant vous détourner de vos injustes préjugés. 

Apologie pour les chrétiens II, 3.1-47 
 
Les martyrs chrétiens ont acquis rapidement une valeur symbolique de sorte que les 
apologètes (défenseurs de la foi) ont pu rapidement évoquer ces mises à mort non pas 
simplement comme des exemples héroïques, mais comme des évidences puissantes de la 
vérité des prétentions chrétiennes. La disposition à souffrir et la volonté de mourir plutôt que 
de se rétracter compte parmi les caractéristiques frappantes du christianisme primitif. 
Les stoïciens développaient un discours cynique par rapport à l’existence. Les chrétiens 
affirmaient sa bonté, mais ils étaient prêts à la quitter par obéissance à leur Dieu. De la même 
manière, le martyre pour le Christ a redéfini le martyre juif pour la Tora. Il y avait certes la 
même loyauté à l’endroit du vrai Dieu, mais ce martyre ne véhiculait aucune dimension 
nationale ou raciale. 

                                                
7 Justin, Apologie pour les chrétiens, traduc Charles Munier, Sources chrétiennes, Cerf, Paris, 
2006, p. 327 et 329. 



 9 

Au travers de ces quelques éléments de la pratique chrétienne, on peut dire qu’il y a dans 
l’Antiquité l’émergence d’un nouveau groupe. A bien des égards, ses adeptes ne 
ressemblaient pas à ceux d’une religion : ils n’avaient pas de sites sacrés, ils ne sacrifiaient 
pas d’animaux, ils ne constituaient pas un groupe politique, parce qu’ils recherchaient un 
Royaume qui n’est pas de ce monde. Ils ressemblaient aux juifs en ce qu’ils confessaient un 
Dieu créateur unique, et qu’ils reprenaient à leur compte les grands axes de la polémique juive 
à l’endroit des païens. Mais à la différence des juifs, ils utilisaient le vocabulaire de la divinité 
pour parler de Jésus et ils louaient Dieu dans des communautés non ségrégées selon le critère 
de l’origine ethnique… Aristide, dans son Apologie, avait raison de dire qu’avec le 
mouvement chrétien il y avait une nouvelle sorte de personnes qui avaient émergé dans le 
monde antique. A côté des Grecs, des barbares et des juifs, il y avait maintenant les chrétiens, 
soit une nouvelle manière de définir ce que c’est que d’être humain. 
 
Les symboles 
On peut décliner l’identité du Judaïsme du Second Temple autour de quatre symboles : le 
Temple, la Tora, le pays et l’identité ethnique. Ces quatre symboles distinguaient clairement 
la communauté juive de ses voisins païens, dont on pourrait dire que l’identité se déclinait 
autour des symboles suivants : le respect des oracles, l’offrande d’encens au « génie de 
César », les statues de dieux, de héros et d’empereurs, les pièces de monnaie qui proclamaient 
des messages triomphant à propos d’une région ou d’un Etat, la glorification de la puissance 
et des victoires militaires, les jeux qui attiraient les foules et délivraient une identité populaire. 
Dans quelle mesure les symboles chrétiens différaient-ils de ceux des juifs et des païens ? En 
bref, on peut dire que tout est différent ! Les chrétiens ne consultaient pas les oracles, ils 
refusaient de brûler de l’encens pour l’empereur. Ils ne faisaient pas de statues de leurs dieux, 
ils ne constituaient pas un Etat, ils ne battaient pas monnaie et ne s’organisaient pas en force 
militaire. Si les chrétiens assistaient au spectacle des gladiateurs, la plupart du temps ce n’était 
pas comme spectateurs ! 
Les chrétiens n’adhéraient pas non plus aux symboles qui marquaient la vision du monde 
propre aux juifs. Même si, au début, leur attitude à l’endroit du Temple est apparue quelque 
peu ambiguë. La réalité du Temple a été réinterprétée de manière symbolique pour 
caractériser à la fois la personne de Jésus et l’Eglise. Une telle réinterprétation métaphorique 
est aussi perceptible dans le langage du culte et du sacrifice. 
De la même manière, la Tora a été réinterprétée de telle sorte qu’elle ne fonctionne plus 
comme une sorte de code distinctif qui met Israël à part des autres nations. Tout a été 
accompli en Christ, même s’il faut parfois passablement d’ingéniosité pour prouver cela, 
comme le relève l’Epître de Barnabé. La fonction symbolique de la Tora comme code de 
conduite ancestral, a disparu. Pour les chrétiens, il s’agit de la lire soigneusement avec les 
Prophètes et les Psaumes pour y discerner la manière dont Dieu a préparé le terrain pour la 
venue du Christ, au travers de l’ensemble de l’histoire d’Israël qui a atteint son sommet avec 
la mort et la résurrection de Jésus. La relecture par les chrétiens de la Bible hébraïque est 
l’une des actions symboliques les plus caractéristiques de l’Eglise primitive. Et cela ne souffre 
aucune contestation. 
Le thème du pays ne fonctionne plus de la même manière en judaïsme et en christianisme. Il 
n’est plus le symbole clé de l’identité géographique du peuple de Dieu. Si la nouvelle 
communauté est composée de juifs, de Grecs et de barbares, il n’y a plus de sens à ce qu’un 
coin de pays puisse avoir plus de signification qu’un autre. Jamais dans l’Eglise primitive, on 
ne trouve des chrétiens qui définissent ou défendent une « terre sainte ». Plus spécifiquement, 
le sentiment d’un rattachement du peuple de Dieu à une identité ethnique a disparu. Les 
premiers chrétiens opère une rupture importante avec le judaïsme, néanmoins ils vont 



 10 

fermement résister à une coupure radicale. L’Evangile est pour tous les êtres humains : les 
juifs autant que les Grecs ! 
Les premiers chrétiens ont opéré une rupture radicale avec ce qui constituaient les symboles 
forts du paganisme ou du judaïsme. A la place, on peut dire, à la suite de Justin Martyr, qu’ils 
ont fait de la croix l’un de leurs symboles phares : 
Or la croix est le symbole le plus important de la force du Christ et de son autorité, comme on peut l’indiquer 
aussi d’après les objets qui tombent sous le regard ; considérez, en effet, toutes les choses qui existent dans le 
monde, et demandez-vous si elles sont organisées ou si elles peuvent avoir leur consistance, en l’absence de 
cette forme. De fait, la mer ne peut être fendue, si ce trophée, appelé le mât, ne se dresse intact sur le navire ; la 
terre ne peut être labourée sans lui ; de même, les défricheurs et les terrassiers ne peuvent faire leur travail 
qu’au moyen d’outils qui présentent cette forme. Quant à la forme même de l’être humain, elle ne diffère de celle 
des animaux dépourvus de raison, que par la station verticale, la possibilité d’étendre les mains et par le fait 
que, sur son visage, à partir du front, la proéminence du nez, l’organe de la respiration du vivant, dessine 
précisément l’image de la croix. 

Justin, Apologie I, 55.2-48 
 
Le fait que Justin Martyr développe ce point jusqu’à satiété témoigne du fait que le symbole 
de la croix a pris une importance énorme dans le christianisme naissant. Si après 20 siècles de 
christianisme, nous avons l’impression que le symbole de la croix fait partie intégrante de la 
vision du monde des chrétiens, il faut bien se rappeler qu’au Ier siècle ce n’était pas quelque 
chose d’acquis. La crucifixion ne devait pas être mentionnée dans les cercles éduqués. Le 
monde romain était unanime sur le fait que ce supplice était horrible et profondément 
répugnant. Justin le sait bien, lui qui dans son Apologie (I, 13.4) évoque le fait qu’adorer un 
crucifié entraîne des accusations de folie de la part de certains contradicteurs. Il n’y a donc 
pas que l’apôtre Paul qui considère le message de la croix comme une folie (1Co 1.18), mais 
des générations de chrétiens ont dû faire face à cette accusation. Et la plupart du temps, ils 
n’ont fait aucun effort pour mettre en veilleuse cette partie de l’histoire de Jésus. Ils en ont fait 
plutôt la vérité paradoxale par laquelle le monde est sauvé. Après une très courte période, la 
croix est devenue le symbole central du christianisme primitif. Elle était facile à dessiner, 
difficile à oublier et d’une portée extraordinaire, à la fois en référence à Jésus et pour les 
disciples eux-mêmes. 
A côté du symbole central de la croix, d’autres, moins frappant, mais pas moins puissants, ont 
émergé. L’Eglise dans ses dimensions locales ou alors dans sa dimension internationale, est 
devenue non pas simplement le rassemblement de gens qui pensent la même chose, mais un 
symbole puissant. Etre membre de cette famille, c’était être membre d’une nouvelle famille 
humaine, appelée à l’existence par le Dieu créateur et transcendant toutes les races et toutes 
les nationalités. Le symbole de l’Eglise a pris la place de l’identité ethnique dans la vision du 
monde qui prévalait dans le judaïsme. Les exhortations par rapport à la conduite personnelle 
que l’on retrouve à la fois dans les lettres du Nouveau Testament ou dans des écrits comme la 
Didachè ou chez les Pères apostoliques ont pris la place de la Tora dans la vision du monde 
du judaïsme. A la place d’un code de conduite qui renvoyait à une identité ethnique, les 
premiers chrétiens ont développé un code de conduite approprié aux authentiques êtres 
humains de toutes les nations. 
Pour finir les chrétiens ont remplacé le Temple qui se trouvait au centre géographique et 
théologique du judaïsme, par la personne de Jésus. Pour eux, Jésus était celui qui incarnait la 
présence vivante du Dieu créateur et son Esprit était celui qui continuait à rendre Dieu présent 
dans les vies individuelles des chrétiens et dans les assemblées de l’Eglise primitive. Les 
chrétiens ont rapidement réalisé que ces transferts en matière de symbolique les 
contraignaient à décliner la signification du mot « Dieu » d’une nouvelle façon. Cela les a 

                                                
8 Justin, Apologie pour les chrétiens, traduc Charles Munier, Sources chrétiennes, Cerf, Paris, 
2006, p. 275 et 277. 



 11 

conduits à confesser leur foi par des formules – très anciennes ! – comme celles que l’on 
découvre dans 1 Corinthiens 8.4-6 (« … il n’y a qu’un seul Dieu, le Père, de qui tout vient et 
pour qui nous sommes, et un seul Seigneur, Jésus-Christ, par qui tout existe et par qui nous 
sommes ») ou dans 1Co 15.1-8. Les formules se sont ensuite passablement développées en 
parlant de Dieu comme du créateur et du rédempteur, en racontant une histoire avec de 
nombreux emprunts à l’histoire juive, et en affirmant que la création et la rédemption ont été 
accomplies en Jésus et que le salut nous était appliqué par l’Esprit saint. C’est dans ce 
contexte que l’on peut comprendre le gros transfert sur Jésus et sur l’Eglise de l’imagerie 
juive du Temple. 
Ce survol de quelques pratiques et de quelques symboles particulièrement marquants dessine 
le contour d’une vision du monde nouvelle. 
 
Quatre questions pour une identité 
A la question « Qui sommes-nous ? », les chrétiens répondent qu’ils sont un nouveau groupe, 
un nouveau mouvement et, dans le même temps, pas si nouveau que cela puisqu’ils 
revendiquent le statut d’authentique peuple du Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob, le 
créateur du monde. Ils affirment aussi qu’ils sont le peuple pour lequel le Dieu créateur a 
préparé un chemin au travers de l’histoire d’Israël. Dans une certaine mesure, nous sommes 
comme Israël, ajoutent-ils, nous sommes monothéistes, nous n’avons rien à voir avec des 
païens polythéistes, nous nous distinguons du paganisme par notre adhésion aux traditions 
d’Israël, mais dans le même temps nous nous distinguons des juifs à cause de Jésus crucifié et 
de l’Esprit saint, et à cause du développement d’une communauté au sein de laquelle les 
marqueurs de séparation entre juifs traditionnels et païens sont dépassés. 
A la question « Où sommes-nous ? », les chrétiens répondent qu’ils vivent dans un monde 
créé par le Dieu qu’ils adorent, un monde qui ne reconnaît pas encore ce Dieu vivant et 
unique. Ils vivent entourés de voisins adorant des idoles qui, au mieux, sont des parodies de la 
vérité. Ces voisins saisissent des parcelles de la réalité, mais ils la tordent continuellement. 
Les humains en général restent prisonniers de leurs propres dieux, qui les entraînent dans 
toute une série de comportements dégradants et déshumanisants. Conséquences de cette non-
reconnaissance, les chrétiens sont persécutés par les structures en place, parce qu’ils incarnent 
une autre manière de vivre leur humanité, et parce qu’ils mettent en question les prétentions 
au pouvoir absolu qu’affichent certains en affirmant que la seigneurie appartient à Dieu seul 
et à son Fils Jésus. 
A la question « Qu’est-ce qui est faux ? » Les puissances du paganisme continuent de régner 
sur le monde et, de temps à autre, elles trouvent un accès dans l’Eglise. Les persécutions 
arrivent de l’extérieur, mais les hérésies et les divisions résultent d’une dynamique interne. 
Certaines manifestations du mal peuvent parfois être attribuées à des manifestations 
surnaturelles comme Satan ou les démons, mais aussi à des comportements individuels, à des 
jalousies ou à des égos dilatés qui ont besoin d’apprendre l’humilité. 
A la question « Quelle est la solution ? », les chrétiens affirment que l’espérance d’Israël a été 
réalisée. Le vrai Dieu a agi de manière décisive. Il a infligé une défaite aux dieux païens, et il 
a créé un peuple nouveau, par lequel il souhaite venir au secours d’un monde asservi au mal. 
Dieu a concrétisé cela au travers du seul vrai Roi, Jésus le Messie juif, particulièrement au 
travers de sa mort et de sa résurrection. Sa victoire se déploie progressivement au travers de 
l’action continue de son Esprit qui œuvre dans son peuple, mais qui n’est pas encore 
complètement déployée. Un jour, ce Roi reviendra pour juger le monde et instaurer un 
Royaume qui n’est pas du même ordre que les royaumes de ce monde. Lorsque cela arrivera, 
ceux qui sont morts en chrétiens ressusciteront dans une nouvelle vie physique. Les 
puissances actuelles seront forcées de reconnaître Jésus comme le Seigneur. La justice et la 
paix triompheront enfin. 



 12 

*** 
Ce parcours nous a permis de poser certains points d’ancrage que tous les historiens doivent 
considérer sérieusement comme des balises dans la reconstruction de ce qui a été le premier 
siècle de l’Eglise chrétienne. Nous avons mis en lien ces points d’ancrage avec des écrits qui 
reflètent ces différentes périodes à l’intérieur de ce cadre général : les œuvres de l’apôtre Paul 
dans les années 50, d’Ignace dans les années 110-120, d’Aristide et de Justin dans les années 
120-160. En nous référant quasi uniquement à ces œuvres, nous avons élaboré une esquisse de 
la vision du monde des premiers chrétiens, telle qu’on peut l’entrevoir au travers de leur 
pratique, des symboles auxquels ils ont recours, et des réponses implicites qu’ils apportent 
aux questions-clés en lien avec toute vision du monde. 


