| FREE  COLLEGE
= Jondements
FC 9/05.09.15 Serge Carrel

A la recherche de I’Eglise primitive1

Nous en savons bien moins sur I’Eglise des années 30 a 150 que sur le Judaisme du Second
Temple. Pour nous raconter I’histoire de 1’Eglise, il n’y a ni Flavius Joseph, ni trouvailles
archéologiques qui viendraient a notre aide. Les sources dont nous bénéficions sont de peu de
portée par rapport a tous les matériaux juifs dont nous disposons pour retracer ce volet de
I’histoire du judaisme.

Le Nouveau Testament en grec ne fait pas le poids par rapport aux apocryphes de I’ Ancien
Testament, aux pseudépigraphes, a la Mishna et a d’autres pieces de littérature de 1’époque. Si
nous ajoutons les écrits des Péres de I’Eglise au bouquet littéraire du Nouveau Testament, le
matériau concernant I’Eglise primitive reste d’une portée limitée.

Le peu de documents écrits relatant les débuts de 1’Eglise, a la suite de la mort et de la
résurrection de Jésus et a la suite du don de I’Esprit a la Pentecote, a permis de nombreuses
spéculations par rapport aux origines du christianisme. Il importe de prendre de la distance par
rapport a ces reconstructions qui ont fait du christianisme naissant soit un mouvement tres
¢loigné du judaisme (Rudolph Bultmann et d’autres), soit une sorte de secte juive, nullement
différente de celles que 1’on peut rencontrer a la méme période (Joachim Jeremias ou Martin
Hengel).

La reconstruction de I’histoire du christianisme primitif doit donc essayer de donner sens a
certaines données a I’intérieur d’un cadre ou d’une grille d’interprétation cohérente. Il importe
de constituer une sorte de puzzle historique dans lequel le judaisme s’inscrit dans le monde
gréco-romain, dans lequel Jean Baptiste et Jésus ont part tous deux a ce monde-1a, dans lequel
des personnalités historiques comme 1’apdtre Paul, d’autres auteurs du Nouveau Testament et
des Peres de I’Eglise comme Ignace d’ Antioche, Justin Martyr ou Polycarpe trouvent leur
place. Il importe aussi d’attirer I’attention sur les piéces manquantes du puzzle et de ne pas
tenter de remplir ces pieces manquantes par des éléments qui viendraient déformer 1’image
que nous avons constituée.

Poser des points d’ancrage

Pour nous permettre de reconstituer ce puzzle de la meilleure des maniéres, il importe de
poser quelques points d’ancrage qui nous permettent d’appréhender le champ de la recherche
de maniere pertinente. La délimitation chronologique de nos investigations est déterminée par
deux événements quasi incontestables : tout d’abord la mort de Jésus en I’an 30 et la mort sur
une sorte de bucher 125 ans plus tard (en 155) de Polycarpe, un vieil évéque dans la ville de
Smyrne en Asie mineure.

La crucifixion ne pose pas seulement un point de départ chronologique et géographique au
mouvement chrétien ; elle donne aussi le ton et la couleur des autres points fixes qui vont étre
posés. Il y a entre autres quatre éléments qui paraissent des points non contestés que nous
allons maintenant expliciter :

' Ce document est I’adaptation des chapitres 11 et 12 du livre de N.T. Wright, The New
Testament and The People of God, Fortress Press, Minneapolis, 1992, p. 339-370.



1. Le martyre de Polycarpe
Plus de cent ans aprés les débuts du mouvement chrétien, il y a un événement qui a marqué
les esprits et qui mérite d’étre cité :
« Le tumulte fut grand quand le public apprit que Polycarpe était arrété. Le proconsul se le fit amener et lui
demanda si c’était lui Polycarpe. 1l répondit que oui, et le proconsul cherchait a le faire renier en lui disant :
‘Respecte ton grand dge’, et tout le reste qu’on a coutume de dire en pareil cas : ‘Jure par la fortune de César,
change d’avis, dis : A bas les athées !’ Mais Polycarpe regarda d’un il sévere toute cette foule impie dans le
stade, et fit un geste de la main contre elle, puis soupirant et levant les yeux, il dit : ‘A bas les athées !’ Le
proconsul insistait et disait : ‘Jure, et je te laisse aller, maudis le Christ.” Polycarpe répondit : ‘Il y a quatre-
vingt-six ans que je le sers, et il ne m’a fait aucun mal ; comment pourrais-je blasphémer mon roi qui m’a
sauvé ?’ »

(Martyre de Polycarpe 9.1-3%)

Méme si ce compte rendu du martyre de Polycarpe qui a di se dérouler aux alentours de 155
ou 156 véhicule certains relents hagiographiques, il témoigne cependant de certains éléments
clés du christianisme primitif.

Le jugement et ’exécution de chrétiens paraissent déja « formalisés » a cette époque. Il y a
certaines choses qu’ils peuvent et doivent dire pour échapper a la mort. On entrevoit déja cela
dans la lettre de Pline le jeune a I’empereur Trajan (voir ci-dessous).

En fait, au milieu du II° siécle la procédure est fixée. Les chrétiens étaient pergus comme les
membres d’une secte subversive. IIs ne croyaient pas dans les dieux paiens « normaux » et on
les accusait d’athéisme, tout comme les juifs parfois. Ils ne prétaient pas allégeance a César,
I’empereur romain, et refusaient de jurer par son « génie ». Christ est per¢u comme un
monarque rival, un roi a qui les chrétiens doivent allégeance et qui ne laisse aucun espace
pour la souveraineté de I’empereur. Cette conviction par rapport a 1I’exclusivité de la
seigneurie du Christ s’enracine dans une dimension messianique ou Christ est per¢gu comme le
roi. Et 13, le christianisme marque sa différence radicale du judaisme. D’ailleurs, les juifs se
retrouvent aux cotés des paiens pour réclamer un lacher de lions sur Polycarpe (Martyre de
Polycarpe 12.2, 13.1). Polycarpe n’est donc pas prét a inscrire sa foi dans le systeme religieux
dominant de I’époque. Pour preuve, cette question qui lui est posée avant son martyre : « Quel
mal y a-t-il a dire : César est Seigneur, a sacrifier, et tout le reste, pour sauver sa vie ? » (8.2).
Dans la suite du récit du Martyre de Polycarpe, ce dernier affirme qu’il y a 86 ans qu’il est
disciple du Christ et que, par conséquent, il n’a aucune raison de changer de Seigneur. Cette
affirmation fait remonter I’engagement chrétien de ce martyr aux années 69/70, ce qui
témoigne du fait qu’en Asie mineure 40 ans apres la mort de Jésus il y a déja une
communauté chrétienne, probablement petite, qui confesse son appartenance a Jésus,
Seigneur. On a donc 1a un point d’ancrage solide. A cette époque, I’évangélisation des paiens
avait déja cours, avant la chute de Jérusalem ; et la foi chrétienne fut reconnue comme une
superstition particulierement dangereuse et subversive du temps de Pline le Jeune, alors qu’il
¢tait gouverneur de Bithynie (environ 110). Quelles que soient les autres constantes que 1’on
pourraient envisager par rapport a cette période qui court entre 1’an 30 et 150, le refus
d’allégeance a I’empereur est vraiment incontournable.

2. Pline le Jeune

Le deuxiéme point d’ancrage nous est livré par Pline le Jeune qui fut gouverneur de Bithynie
d’environ 106 a 114 apres Jésus-Christ. Il dut faire face au probléme suivant : de nombreuses
personnes lui était amenées, alors qu’elles étaient accusées d’étre chrétiennes et il ne savait
pas que faire face a une telle accusation. De maniére trés concréte, il raconte a I’empereur
Trajan ce qu’il a mis en place :

2 Ignace d’Antioche, Lettres, trad. par P. T. Camelot, Sources chrétiennes, Cerf, Paris, 1958° ,
p. 255 et 257.



Vers 111-112, Pline est gouverneur romain de la province de Bithynie (région située au nord-
ouest de I’Asie mineure, en Turquie actuelle). Il écrit a I’empereur Trajan pour lui demander
son avis.

Maitre, (...) je n'ai jamais participé a des informations contre les chrétiens; je ne sais donc a quels faits et dans
quelle mesure s'appliquent d'ordinaire la peine ou les poursuites. (...)

En attendant, voici la régle que j'ai suivie envers ceux qui m'étaient déférés comme chrétiens. Je leur ai demandé
a eux-mémes s'ils étaient chrétiens. A ceux qui avouaient, je 'ai demandé une deuxiéme et une troisiéme fois en
les menagant du supplice; ceux qui persévéraient, je les ai fait exécuter : quoi que signifiat leur aveu, j'étais str
qu'il fallait punir du moins cet entétement et cette obstination inflexibles. (...) Bientdt (...) I'accusation
s'étendant avec le progrés de I'enquéte, plusieurs cas différents se sont présentés.

On m'a remis entre les mains un mémoire sans nom d'auteur, ou I'on accuse d'étre chrétiens différentes personnes
qui nient de I'étre et de ne 1’avoir jamais été. S’ils invoquaient les dieux (...), si, en outre, ils blasphémaient le
Christ — toutes choses qu'il est, dit-on, impossible d'obtenir de ceux qui sont vraiment chrétiens — j'ai pensé qu'il
fallait les relacher. D'autres, dont le nom avait été donné par un dénonciateur, dirent qu'ils étaient chrétiens, puis
prétendirent qu'ils ne 1'étaient pas, qu'ils l'avaient été a la vérité, mais avaient cessé de 1'étre, les uns depuis trois
ans, d'autres depuis plus d'années encore, quelques-uns méme depuis vingt ans. Tous ceux 1a aussi ont adoré ton
image ainsi que les statues des dieux et ont blasphémé le Christ.

D'ailleurs, ils affirmaient que toute leur faute ou leur erreur s'était bornée a avoir 'habitude de se réunir a jour
fixe avant le lever du soleil, de chanter entre eux alternativement un hymne au Christ comme a un dieu, de
s'engager par serment non a perpétrer quelque crime mais a ne commettre ni vol, ni brigandage, ni adultére, a ne
pas manquer a la parole donnée (...); ces rites accomplis, ils avaient 1'habitude de se séparer, et de se réunir
encore pour prendre leur nourriture qui, quoi qu'on dise, est ordinaire et innocente (...).

L'affaire m'a paru mériter que je prenne ton avis, surtout a cause du nombre des accusés. Il y a une foule de
personnes de tout dge, de toute condition, des deux sexes aussi, qui sont ou seront mises en péril. Ce n'est pas
seulement a travers les villes, mais aussi a travers les villages et les campagnes que s'est répandue la contagion
de cette superstition (...).

Réponse de Trajan :
Mon cher Pline, tu as suivi la conduite que tu devais dans I'examen des causes de ceux qui t'avaient été dénoncés
comme chrétiens. Car on ne peut instituer une régle générale qui ait, pour ainsi dire, une forme fixe. [l n'y a pas a
les poursuivre d'office. S'ils sont dénoncés et convaincus, il faut les condamner, mais avec la restriction
suivante : celui qui aura nié étre chrétien et en aura, par les faits eux-mémes, donné la preuve manifeste, je veux
dire en sacrifiant a nos dieux, méme s'il a été suspect en ce qui concerne le passé, obtiendra le pardon comme
prix de son repentir.

Pline le Jeune (61-114 ap. J.C.), Lettres, 10.96°.

De cette lettre de Pline, nous pouvons déduire les éléments suivants. Tout d’abord, la foi
chrétienne est largement diffusée en Asie mineure au début du II° siécle, bien au-dela de la
région que Paul a évangélisée dans les années 40 et 50 (Ac 16.7). Deuxiémement, il n’y a pas
encore a ce moment-la de procédure civile pour faire face au refus des chrétiens de se
soumettre a la seigneurie de I’empereur. On peut penser que, jusqu’ici, la persécution des
chrétiens n’a été que sporadique et non systématique. Pline aurait été embarrassé de poser a
Trajan des questions dont il aurait dii connaitre la réponse au travers de son parcours de
formation effectué¢ a Rome. Troisiémement, I’examen de passage pour discerner les
convictions chrétiennes, consistent en actions rituelles et en déclarations qui, bien que de peu
de portée en elles-mémes, revétent une portée socio-culturelle trés importante. Pour la plupart
des chrétiens, des théologiens aux membres de base de la communauté, la soumission a Jésus-
Christ empéche toute allégeance a César. Quatriémement, la communauté chrétienne est
considérée non comme un groupe religieux, mais comme une société politique, ce qui fait
d’elle un élément subversif a I’intérieur de la société romaine.

3. Ignace d’ Antioche

3 Pline le Jeune, Lettres, Livre X, Tome 4, traduc. Marcel Durry, Paris, Belles Lettres, 1947,
p. 96.



Le troisieme point d’ancrage est Ignace d’Antioche. Historiquement, il est certain qu’Ignace a
voyagé d’ Antioche a Rome pour y subir le martyre dans les dernieres années du regne de
Trajan (98-117) et que les sept lettres qui lui sont attribuées ont été écrites durant ce voyage
vers Rome. Au travers de ses écrits, Ignace offre une abondance de renseignements sur le
christianisme de son temps. Ce qui nous intéresse ici, ¢’est le fait que I’évéque de la plus
grande ville de la Syrie romaine est envoyé a Rome pour s’y faire déchiqueter par les bétes
sauvages. Il demande a I’Eglise de Rome de ne pas plaider sa cause aupres des autorités,
parce que son martyre véhiculera une grande force pour I’annonce de I’Evangile :

Pour moi, jamais je n’aurai une telle occasion d’atteindre Dieu, et vous, si vous gardez le silence, vous ne pouvez
souscrire a une ceuvre meilleure. Si vous gardez le silence a mon sujet, je serai @ Dieu ; mais si vous vous taisez,
je serai une parole de Dieu, si vous parlez, je ne serai plus qu’un cri (voix). Ne me procurez rien de plus que
d’étre offert en libation a Dieu, tandis que I’autel est encore prét, afin que réunis en cheeur dans la charité, vous
chantiez au Pére dans le Christ Jésus, parce que Dieu a daigné faire que 1’évéque de Syrie fut trouvé (en lui),
I’ayant fait venir du levant au couchant. Il est bon de se coucher loin du monde vers Dieu, pour se lever en lui.
(Ignace Aux Romains 11. 1%

En dehors de ses préoccupations par rapport a son propre martyre, [gnace avait des craintes
par rapport a I’'unité de chaque Eglise locale. Il avait I’'impression que les communautés
locales allaient au devant de fractures et de divisions importantes, notamment a cause de ceux
qui mélangeaient christianisme et judaisme, et a cause de ceux qui préchaient le docétisme,
comme quoi Jésus n’avait donné que 1’apparence d’étre un étre humain. Cette lutte sur deux
fronts positionne Ignace comme un théologien profondément conscient du fait que la foi
chrétienne est née du judaisme et ne peut pas €tre une sorte de paganisme, mais aussi que, vu
que le christianisme est né de la mort du messie juif, il ne peut pas €tre réduit a une forme de
judaisme.

4. Hégésippe de Jérusalem

Un autre point d’ancrage renvoie a I’incident que I’historien de I’Eglise du II° siécle,
Hégésippe, relate et qui est cité par Eusebe (265-339) dans son Histoire ecclésiastique. Cet
incident a eu lieu sous I’empereur Domitien, le successeur de Titus, qui a régné de 81 a 96.
Des individus ont été amenés a Domitien, parce qu’ils étaient accusés d’étre parents par le
sang de Jésus lui-méme. On les soupgonnait d’étre membres d’une famille royale, donc d’une
dynastie potentiellement subversive. Quand ils ont fait la preuve qu’ils n’étaient que de
pauvres paysans, Domitien les a interrogés sur le Messie et son Royaume, sur la nature de
celui-ci, son origine et le temps ou il devrait étre instauré. Tout comme Hérode dans
I’évangile de Matthieu (2.1-18), Domitien se préoccupait de la menace que pouvait
représenter ces gens pour sa propre position. Mais la réponse est claire : ces individus
expliquent que ce royaume n’est pas de ce monde, ni de cette terre, qu’il est céleste et qu’il
interviendra a la fin des temps. A partir de 1a, Domitien arréte de persécuter I’Eglise,
conscient qu’il est que ces individus jouissent d’une certaine estime au sein de la communauté
chrétienne.

Méme si cette histoire contient certains ¢léments 1égendaires, elle renforce I’image d’une
Eglise primitive qui a tout d’'un mouvement issu du messianisme juif, mais sans les accents
nationalistes et militaires du judaisme. Ce mouvement renvoie a Jésus comme le Messie, ce
qui peut €tre compris inadéquatement comme un renvoi a une dynastie. Il fait également fi de
la prétention de I’empereur romain d’étre I’objet de I’allégeance ultime.

4 Ignace d’Antioche, Lettres, trad. par P. T. Camelot, Sources chrétiennes, Cerf, Paris, 1958° ,
p. 109.



Esquisser un portrait de ’Eglise primitive

Les quatre points d’ancrage que nous avons examingés jusqu’ici convergent de maniere
remarquable. Longtemps apres la destruction de Jérusalem, les chrétiens semblent avoir
retenu un enracinement reconnaissable dans le judaisme, avec des redéfinitions qui vont
I’orienter dans d’autres directions qui ne sont pas celles du paganisme ou du syncrétisme.

Nous avons maintenant une série de points d’ancrage historiques qui ont un enracinement en
dehors de I’action des chrétiens eux-mémes. :

30 Crucifixion de Jésus

49 Claude expulse les juifs de Rome a cause de troubles suscités par des chrétiens
49-51 Paul est a Corinthe, puis peu de temps apres a Ephése

62 Jacques est mis a mort a Jérusalem

64 Persécution des chrétiens apres I’incendie de Rome

70 Chute de Jérusalem

90 (~) Domitien enquéte sur les parents de Jésus

110-114 (~) Persécutions de Pline en Bithynie
110-117 (~) Lettres et martyre d’Ignace d’ Antioche
155-156 Martyre de Polycarpe

Ces événements forment une sorte de chaine qui parcourt plus d’un siécle et qui indique que
réguliérement les autorités romaines ont considéré les chrétiens comme une menace et une
nuisance sociales et politiques, et qu’elles ont pris des mesures contre eux. Dans le méme
temps, les chrétiens n’ont pas plaidé le fait qu’ils n’étaient qu’une sorte de club privé qui
tentait de promouvoir la piété personnelle. Ils ont continué a proclamer leur soumission a
Jésus-Christ, dont la royauté excluait toute allégeance a César, méme si le Royaume du Christ
ne devait pas étre congu sur le modele de celui de César. Cette conviction, trés juive a certains
¢gards, mais aussi tres différentes du judaisme (dans le sens ou les chrétiens ne défendaient
aucune cité, n’adhéraient pas a la loi de Moise, et ne circoncisait aucun male...), constituait
une caractéristique centrale de tout un mouvement et une clé trés importante pour comprendre
son caractere.

Si nous passons maintenant de I’histoire a la géographie, notre parcours historique nous a déja
suggéré I’expansion géographique qu’a connue le christianisme au cours du premier siccle
d’activités chrétiennes. Née a Jérusalem et environs, la foi chrétienne s’est répandue en Judée
en Samarie, a Antioche, a Damas et en Syrie. Elle a atteint ensuite I’ Asie mineure, des villes
comme Smyrne et Bithynie, des villes de Greéce, Rome... Le christianisme était aussi présent
en Egypte, mais il est difficile d’en dire plus sur ses débuts dans cette région, parce que les
attestations littéraires relevant de ce premier siecle d’histoire chrétienne font défaut.

Grace a ces points d’ancrage que nous venons d’esquisser, il est possible d’ancrer de maniére
ferme les deux principaux auteurs de lettres : I’ap6tre Paul qui a mené son activité épistolaire
de la fin des années 40 a la fin des années 50, et Ignace d’Antioche qui a rédigé ses lettres a la
fin du regne de Trajan qui est mort en 117. Le contenu de ces lettres donne une épaisseur
littéraire et des références que 1’on peut ajouter a nos points d’ancrage. Il faut toutefois se
garder de tout optimisme. Paul et Ignace n’étaient pas des représentants types du
christianisme de I’Eglise primitive. Les deux étaient trés conscients d’€tre impliqués dans une
lutte contre une opposition interne forte et contre une persécution externe trés marquée.

Deux autres auteurs constituent un complément intéressant et stir a cette premiere fresque du
christianisme des origines : Aristide, dont I’Apologie a peut-&tre été adressée a Antonin le
Pieux (138-161), et Justin Martyr, un Grec né en Samarie, qui a rédigé deux Apologies pour
expliquer la foi a ses contemporains et un Dialogue avec Tryphon pour démontrer que la foi



chrétienne est I’accomplissement du judaisme. Ces deux auteurs peuvent étre utilisés avec
précaution comme des évidences de ce qui existait comme christianisme a 1’époque ou ces
textes ont été rédigés et durant les quelques décennies qui ont précédé. Les autres documents
comme la Didaché’ ou le Pasteur d’Hermas sont a prendre en compte mais sont plus difficiles
a inscrire dans une chronologie exacte.

La vision du monde des premiers chrétiens

Pour comprendre ce que les premiers chrétiens ont vécu, il est important d’essayer de cerner
de pres les différents éléments de leur vision du monde. Notamment ce qui a entrainé
certaines pratiques et le recours a certains symboles. Les écrits que nous venons d’examiner
n’¢étaient pas nécessairement connus de tous les chrétiens des origines. Lorsque nous parlons
de pratiques ou de symboles, nous nous trouvons sur un terrain plus largement partagé par la
plupart des chrétiens des origines du christianisme. On pouvait ne pas savoir lire et afficher
certaines pratiques ou recourir a certains symboles particuliérement typiques.

Au ceeur de la pratique : 1a mission

La chose la plus extraordinaire a propos du christianisme des origines, ¢’est la rapidité de sa
croissance. En I’an 25, le christianisme n’existe pas. 100 ans plus tard, un empereur romain
¢dicte une politique officielle en relation avec les punitions a infliger aux chrétiens. Polycarpe
a déja été chrétien depuis un demi-siecle a Smyrne ; un jeune paien appelé Justin débute sa
quéte philosophique qui le menera a la découverte des plus grands penseurs de son temps,
puis en final au Christ, réponse a ses questions les plus profondes. Le christianisme ne s’est
pas répandu par magie. Il a incité de fiers paiens a affronter la torture et la mort par loyauté a
un villageois juif qui avait été exécuté par les Romains. Il a milité pour un amour qui traverse
les frontieres de race. Il a fermement réprouvé I’immoralité sexuelle, I’abandon des enfants et
de nombreux autres comportements que le monde paien considérait comme normaux.
Endosser la foi chrétienne n’était pas quelque chose de facile ou de naturel pour le paien
moyen. En devenant chrétien, un juif était, de son c6té, considéré comme un traitre a sa
nation...

Pourquoi la foi chrétienne s’est-elle répandue si rapidement ? Parce que, ce que les chrétiens
ont découvert, ils I’on considéré comme vrai pour tout le monde. L’incitation a la mission est
« congénitale » du christianisme. Si il y a une chose a retenir de la pratique des premiers
chrétiens, c’est qu’ils étaient impliqués dans la mission, aupres des juifs comme aupres des
paiens. Cette dimension n’était pas un ¢lément annexe de la pratique chrétienne, mais il était
vraiment au centre de celle-ci. Les différents éléments littéraires que nous avons examinés en
rendent compte. Justin dans ses écrits €évoque la rencontre de ce vieil homme qui lui a parlé de
Jésus. Pline le Jeune parle de ce « poison » de foi chrétienne qui se répand dans les villages et
dans la campagne. Ignace rencontre des Eglises ou qu’il aille en Asie mineure... Et si nous
examinons les documents canoniques, nous nous rendons compte que la mission est partout :
le Jésus de I’évangile de Matthieu envoie ses disciples en mission, celui de 1I’évangile de Luc
les invite a aller de Jérusalem, en Judée, en Samarie, jusqu’aux extrémités de la terre... La
mission est vraiment ce qui caractérise la pratique de 1’Eglise primitive.

Derriére les portes fermées

La question de savoir ce que les chrétiens faisaient derricre les portes fermées a occupé
passablement de monde. Certains supposaient que des pratiques immorales ou des orgies se
déroulaient derriere les portes closes. Des religions de 1’époque pratiquaient des choses

> Les Péres apostoliques, Ecrits de la primitive Eglise, traduc. France Quéré, Paris, Seuil,
1980, p. 89-103.



curieuses en coulisses. Pourquoi devait-il en étre autrement avec les chrétiens ? Les
défenseurs de la foi chrétienne ont mis en avant que les chrétiens baptisaient les nouveaux
convertis et leur famille, et qu’ils célébraient la céne. Pline souligne qu’« ils chantaient des
hymnes a Jésus comme a un dieu ». Par ailleurs, ils n’observaient ni les fétes juives, ni les
fétes paiennes. Ce qui est important pour nous, ¢’est de réaliser que, dés le milieu du II° siécle,
le baptéme et la céne, en tant que nouvelles pratiques religieuses, apparaissent comme
constitutives de I’identité de 1’Eglise chrétienne. Ils sont des éléments constitutifs de la vision
du monde de I’Eglise primitive. Quelle que soit la date que 1’on donne a la rédaction de la
Didache (en 130 au plus tard), les mémes ¢éléments émergent : le baptéme et la cene. L auteur
de ce texte propose d’ailleurs certaines formules a énoncer lorsque la communauté célebre de
telles pratiques.

Du point de vue des convictions, les premiers chrétiens ont souligné dés les origines qu’ils
¢taient monothéistes comme le juifs. Mais il y avait une petite différence ! D¢s les origines —
et 1a c’est quasi une certitude ! — a c6té d’un culte rendu au Créateur de toutes choses, ils ont
adoré¢ avec le méme respect, la personne de Jésus. Cela a généré toutes sortes de maux de tétes
aux Peres de I’Eglise qui ont essayé de formuler de maniére rationnelle cette conviction.
L’apétre Paul rédige des textes inspirés de la Bible hébraique qui sont absolument
monothéistes :

Ecoute, Israél !
Le Seigneur notre Dieu, le Seigneur est un.
Deutéronome 6.4

Pour nous, il n’y a qu’un seul Dieu,
(le Pére, de qui tout vient et pour qui nous sommes,)
et un seul Seigneur,
(Jésus-Christ, par qui tout existe et par qui nous sommes)
1 Corinthiens 8.6

Le méme phénomene est visible a travers virtuellement tout le christianisme primitif.

A coté de cet accent sur la mission, sur la céne et le baptéme, ainsi que sur les convictions
monothéistes, les premiers chrétiens se distinguent aussi par une éthique forte et claire. De
I’apotre Paul en passant par la Didache, jusqu’a Justin martyr, on percoit que I’appel qui a été
lancé a la premiere génération de chrétiens s’est perpétué au fil des années et que la
conscience d’étre différent des paiens est constitutive de 1’identité chrétienne. Les chrétiens
n’abandonnent pas leurs enfants, ils ne se livrent pas a des comportements sexuels immoraux.
Ils n’essaient pas de renverser des gouvernements. Ils ne se suicident pas. Et dans un monde
ou la confiance et I’affection sont confinées au cercle familial, ils prennent soin les uns des
autres par-dela les barrieres culturelles :

Ceux qui sont affligés, ils les consolent et s’en font des amis ; leurs ennemis, ils leur font du bien. (...) Ils
s’aiment les uns les autres. Ils ne détournent pas le regard des veuves, et ils délivrent I’orphelin de celui qui lui
fait violence : Celui qui posséde donne sans réserve a celui qui ne posséde pas. Lorsqu’ils voient un réfugié, il s
lintroduisent dans leurs demeures, et s’en réjouissent comme d’un vrai frére. En effet, ce ne sont pas leurs
freres selon la chair qu’ils appellent ainsi, mais leurs fréres en esprit et en Dieu. Puis quand ['un de leurs
pauvres quitte le monde, chacun de ceux qui le voient pourvoit tant qu’il peut a sa sépulture

Aristide, Apologie 15.4-6 (version Syriaque)6

Dans cet écrit signé du philosophe athénien Aristide (124-125), le portrait de I’Eglise
primitive est trés positif et sert les besoins de la cause. Néanmoins, il ne fait aucun doute qu’il

6 Aristide, Apologie, traduc. Bernard Pouderon et alii, Sources chrétiennes, Paris, Cerf, 2003,
p. 239 et 241.



y a une différence frappante de comportement entre paiens et chrétiens. Les chrétiens
affichent un sens aigu de certaines normes €thiques et sont conscients que leur comportement
témoigne d’une différence importante par rapport a leurs voisins paiens.

Il y a ce que les chrétiens font et ce qu’ils ne font pas. Parmi les comportements qu’ils
n’endossent pas, il y a le fait que, contrairement a quasi toutes les religions de I’époque, ils
n’offrent pas de sacrifices d’animaux. Personne au sein de la communauté chrétienne
considere que le culte qu’il adresse a Dieu requiert le versement du sang de taureaux ou de
boucs. Méme si un certain langage sacrificiel est souvent utilisé dans la communauté
chrétienne, il est clair que, des I’origine, ce langage est complétement métaphorique.

Une autre différence dans la pratique chrétienne a di frapper les esprits : 1’attitude des
chrétiens face a la souffrance et a la mort. Le paganisme avait ses martyrs. Souvent il
s’agissait de suicides exemplaires a la Socrate, qui absorba la cigu€ apres avoir été condamné
par un tribunal athénien pour non respect de la religion traditionnelle (-399). Le judaisme
avait aussi ses martyrs. Raconter leur histoire et 1’exhortation a les imiter lorsque la nécessité
¢tait 1a avaient un impact plus profond que le fait d’imiter de simples héros. Ces martyrs
représentaient des « signes » que le Dieu vivant était a I’ceuvre et allait infliger une défaite
aux dieux paiens. Les premiers chrétiens ont eu rapidement les équivalents aux mode¢les
paiens et juifs, mais qui furent toutefois profondément redéfinis. Les responsables de la
premiére génération de chrétiens ont exhorté les disciples a étre préts a souffrir et les
responsables des générations suivantes ont souligné ficrement le fait que les chrétiens
préféraient souffrir et mourir plutot que de renier le Christ. Certes certains chrétiens on renié
le Christ, comme le mentionne Pline le Jeune, mais, dés I’empereur Néron, des chrétiens ont
enduré la souffrance et la mort par amour pour leurs convictions. Justin Martyr explique dans
son Apologie que cette attitude est tout a fait différente du suicide a la Socrate ou a la
stoicienne :

Pour que personne ne vienne nous dire : « Donnez-vous donc tous la mort a vous-mémes et allez-vous en tout de
suite aupres de votre Dieu sans nous causer d’embarras », je dirai pour quelle raison nous n’agissons pas ainsi
et pourquoi, lorsque nous sommes soumis a un interrogatoire, nous confessons sans crainte notre foi. Nous
avons appris que Dieu n’a pas créé le monde pour rien mais pour le genre humain ; comme nous I’avons dit plus
haut, il aime ceux qui s efforcent d’imiter ses perfections, mais il déteste ceux qui recherchent le mal en parole
ou en acte. Si donc nous nous donnons tous la mort, nous serons responsables, pour autant qu’il dépend de nous,
de ce que plus personne ne naitra et ne sera instruit dans les enseignements divins, et méme que le genre humain
cessera d’exister ; en agissant de la sorte, nous irions nous aussi contre la volonté de Dieu. Mais quand on nous
soumet a un interrogatoire, nous ne nions pas, car nous avons conscience de ne rien faire de mal, tandis que
nous considérons comme une impiété de ne pas dire en tout la vérité ; car c’est la, croyons-nous, ce qui plait a
Dieu ; quant a vous, nous voudrions maintenant vous détourner de vos injustes préjuges.

Apologie pour les chrétiens 11, 3.1-4"

Les martyrs chrétiens ont acquis rapidement une valeur symbolique de sorte que les
apologétes (défenseurs de la foi) ont pu rapidement évoquer ces mises & mort non pas
simplement comme des exemples héroiques, mais comme des évidences puissantes de la
vérité des prétentions chrétiennes. La disposition a souffrir et la volonté de mourir plutét que
de se rétracter compte parmi les caractéristiques frappantes du christianisme primitif.

Les stoiciens développaient un discours cynique par rapport a I’existence. Les chrétiens
affirmaient sa bonté, mais ils étaient préts a la quitter par obéissance a leur Dieu. De la méme
maniere, le martyre pour le Christ a redéfini le martyre juif pour la Tora. Il y avait certes la
méme loyauté a 1’endroit du vrai Dieu, mais ce martyre ne véhiculait aucune dimension
nationale ou raciale.

7 Justin, Apologie pour les chrétiens, traduc Charles Munier, Sources chrétiennes, Cerf, Paris,
20006, p. 327 et 329.



Au travers de ces quelques éléments de la pratique chrétienne, on peut dire qu’il y a dans

I’ Antiquité I’émergence d’un nouveau groupe. A bien des égards, ses adeptes ne
ressemblaient pas a ceux d’une religion : ils n’avaient pas de sites sacrés, ils ne sacrifiaient
pas d’animaux, ils ne constituaient pas un groupe politique, parce qu’ils recherchaient un
Royaume qui n’est pas de ce monde. Ils ressemblaient aux juifs en ce qu’ils confessaient un
Dieu créateur unique, et qu’ils reprenaient a leur compte les grands axes de la polémique juive
a I’endroit des paiens. Mais a la différence des juifs, ils utilisaient le vocabulaire de la divinité
pour parler de Jésus et ils louaient Dieu dans des communautés non ségrégées selon le critére
de I’origine ethnique... Aristide, dans son Apologie, avait raison de dire qu’avec le
mouvement chrétien il y avait une nouvelle sorte de personnes qui avaient émergé dans le
monde antique. A c6té des Grecs, des barbares et des juifs, il y avait maintenant les chrétiens,
soit une nouvelle manicre de définir ce que c’est que d’étre humain.

Les symboles

On peut décliner I’identité du Judaisme du Second Temple autour de quatre symboles : le
Temple, la Tora, le pays et 1’identité ethnique. Ces quatre symboles distinguaient clairement
la communauté juive de ses voisins paiens, dont on pourrait dire que 1’identité se déclinait
autour des symboles suivants : le respect des oracles, 1’offrande d’encens au « génie de

César », les statues de dieux, de héros et d’empereurs, les pieces de monnaie qui proclamaient
des messages triomphant a propos d’une région ou d’un Etat, la glorification de la puissance
et des victoires militaires, les jeux qui attiraient les foules et délivraient une identité populaire.
Dans quelle mesure les symboles chrétiens différaient-ils de ceux des juifs et des paiens ? En
bref, on peut dire que tout est différent ! Les chrétiens ne consultaient pas les oracles, ils
refusaient de briler de I’encens pour I’empereur. Ils ne faisaient pas de statues de leurs dieux,
ils ne constituaient pas un Etat, ils ne battaient pas monnaie et ne s’organisaient pas en force
militaire. Si les chrétiens assistaient au spectacle des gladiateurs, la plupart du temps ce n’était
pas comme spectateurs !

Les chrétiens n’adhéraient pas non plus aux symboles qui marquaient la vision du monde
propre aux juifs. Méme si, au début, leur attitude a I’endroit du Temple est apparue quelque
peu ambigué. La réalité du Temple a été réinterprétée de manieére symbolique pour
caractériser a la fois la personne de Jésus et I’Eglise. Une telle réinterprétation métaphorique
est aussi perceptible dans le langage du culte et du sacrifice.

De la méme maniére, la Tora a été réinterprétée de telle sorte qu’elle ne fonctionne plus
comme une sorte de code distinctif qui met Isra€l a part des autres nations. Tout a été
accompli en Christ, méme s’il faut parfois passablement d’ingéniosité pour prouver cela,
comme le reléve I’ Epitre de Barnabé. La fonction symbolique de la Tora comme code de
conduite ancestral, a disparu. Pour les chrétiens, il s’agit de la lire soigneusement avec les
Prophétes et les Psaumes pour y discerner la maniére dont Dieu a préparé le terrain pour la
venue du Christ, au travers de I’ensemble de I’histoire d’Israél qui a atteint son sommet avec
la mort et la résurrection de Jésus. La relecture par les chrétiens de la Bible hébraique est
I’une des actions symboliques les plus caractéristiques de 1’Eglise primitive. Et cela ne souffre
aucune contestation.

Le théme du pays ne fonctionne plus de la méme maniére en judaisme et en christianisme. Il
n’est plus le symbole clé de I’identité géographique du peuple de Dieu. Si la nouvelle
communauté est composée de juifs, de Grecs et de barbares, il n’y a plus de sens a ce qu'un
coin de pays puisse avoir plus de signification qu’un autre. Jamais dans 1I’Eglise primitive, on
ne trouve des chrétiens qui définissent ou défendent une « terre sainte ». Plus spécifiquement,
le sentiment d’un rattachement du peuple de Dieu a une identité ethnique a disparu. Les
premiers chrétiens opére une rupture importante avec le judaisme, néanmoins ils vont



fermement résister a une coupure radicale. L’Evangile est pour tous les étres humains : les
juifs autant que les Grecs !

Les premiers chrétiens ont opéré une rupture radicale avec ce qui constituaient les symboles
forts du paganisme ou du judaisme. A la place, on peut dire, a la suite de Justin Martyr, qu’ils

ont fait de la croix 1’un de leurs symboles phares :
Or la croix est le symbole le plus important de la force du Christ et de son autorité, comme on peut I’indiquer
aussi d’apres les objets qui tombent sous le regard ; considérez, en effet, toutes les choses qui existent dans le
monde, et demandez-vous si elles sont organisées ou si elles peuvent avoir leur consistance, en [’absence de
cette forme. De fait, la mer ne peut étre fendue, si ce trophée, appelé le mdt, ne se dresse intact sur le navire ; la
terre ne peut étre labourée sans lui ; de méme, les défricheurs et les terrassiers ne peuvent faire leur travail
qu’au moyen d’outils qui présentent cette forme. Quant a la forme méme de I’étre humain, elle ne differe de celle
des animaux dépourvus de raison, que par la station verticale, la possibilité d’étendre les mains et par le fait
que, sur son visage, a partir du front, la proéminence du nez, I’organe de la respiration du vivant, dessine
précisement ['image de la croix.

Justin, Apologie 1, 55.2-4*

Le fait que Justin Martyr développe ce point jusqu’a satiété témoigne du fait que le symbole
de la croix a pris une importance énorme dans le christianisme naissant. Si apres 20 siécles de
christianisme, nous avons I’impression que le symbole de la croix fait partie intégrante de la
vision du monde des chrétiens, il faut bien se rappeler qu’au I* siécle ce n’était pas quelque
chose d’acquis. La crucifixion ne devait pas étre mentionnée dans les cercles éduqués. Le
monde romain était unanime sur le fait que ce supplice était horrible et profondément
répugnant. Justin le sait bien, lui qui dans son Apologie (1, 13.4) évoque le fait qu’adorer un
crucifié entraine des accusations de folie de la part de certains contradicteurs. Il n’y a donc
pas que I’apotre Paul qui considére le message de la croix comme une folie (1Co 1.18), mais
des générations de chrétiens ont di faire face a cette accusation. Et la plupart du temps, ils
n’ont fait aucun effort pour mettre en veilleuse cette partie de I’histoire de Jésus. Ils en ont fait
plutot la vérité paradoxale par laquelle le monde est sauvé. Apres une trés courte période, la
croix est devenue le symbole central du christianisme primitif. Elle était facile a dessiner,
difficile a oublier et d’une portée extraordinaire, a la fois en référence a Jésus et pour les
disciples eux-mémes.

A coté du symbole central de la croix, d’autres, moins frappant, mais pas moins puissants, ont
émergé. L’Eglise dans ses dimensions locales ou alors dans sa dimension internationale, est
devenue non pas simplement le rassemblement de gens qui pensent la méme chose, mais un
symbole puissant. Etre membre de cette famille, c’était E&tre membre d’une nouvelle famille
humaine, appelée a I’existence par le Dieu créateur et transcendant toutes les races et toutes
les nationalités. Le symbole de 1’Eglise a pris la place de 1’identité ethnique dans la vision du
monde qui prévalait dans le judaisme. Les exhortations par rapport a la conduite personnelle
que I’on retrouve a la fois dans les lettres du Nouveau Testament ou dans des écrits comme la
Didache ou chez les Péres apostoliques ont pris la place de la Tora dans la vision du monde
du judaisme. A la place d’un code de conduite qui renvoyait a une identité ethnique, les
premiers chrétiens ont développé un code de conduite approprié aux authentiques étres
humains de toutes les nations.

Pour finir les chrétiens ont remplacé le Temple qui se trouvait au centre géographique et
théologique du judaisme, par la personne de Jésus. Pour eux, Jésus était celui qui incarnait la
présence vivante du Dieu créateur et son Esprit était celui qui continuait a rendre Dieu présent
dans les vies individuelles des chrétiens et dans les assemblées de 1’Eglise primitive. Les
chrétiens ont rapidement réalisé que ces transferts en matiére de symbolique les
contraignaient a décliner la signification du mot « Dieu » d’une nouvelle fagon. Cela les a

8 Justin, Apologie pour les chrétiens, traduc Charles Munier, Sources chrétiennes, Cerf, Paris,
20006, p. 275 et 277.

10



conduits a confesser leur foi par des formules — trés anciennes ! — comme celles que 1’on
découvre dans 1 Corinthiens 8.4-6 (« ... il n’y a qu’un seul Dieu, le Pére, de qui tout vient et
pour qui nous sommes, et un seul Seigneur, Jésus-Christ, par qui tout existe et par qui nous
sommes ») ou dans 1Co 15.1-8. Les formules se sont ensuite passablement développées en
parlant de Dieu comme du créateur et du rédempteur, en racontant une histoire avec de
nombreux emprunts a 1’histoire juive, et en affirmant que la création et la rédemption ont été
accomplies en Jésus et que le salut nous était appliqué par 1I’Esprit saint. C’est dans ce
contexte que I’on peut comprendre le gros transfert sur Jésus et sur I’Eglise de I’imagerie
juive du Temple.

Ce survol de quelques pratiques et de quelques symboles particuliérement marquants dessine
le contour d’une vision du monde nouvelle.

Quatre questions pour une identité

A la question « Qui sommes-nous ? », les chrétiens répondent qu’ils sont un nouveau groupe,
un nouveau mouvement et, dans le méme temps, pas si nouveau que cela puisqu’ils
revendiquent le statut d’authentique peuple du Dieu d’ Abraham, d’Isaac et de Jacob, le
créateur du monde. Ils affirment aussi qu’ils sont le peuple pour lequel le Dieu créateur a
préparé un chemin au travers de I’histoire d’Israél. Dans une certaine mesure, nous sommes
comme Israél, ajoutent-ils, nous sommes monothéistes, nous n’avons rien a voir avec des
paiens polythéistes, nous nous distinguons du paganisme par notre adhésion aux traditions
d’Israél, mais dans le méme temps nous nous distinguons des juifs a cause de Jésus crucifié et
de I’Esprit saint, et a cause du développement d’une communauté au sein de laquelle les
marqueurs de séparation entre juifs traditionnels et paiens sont dépassés.

A la question « Ou sommes-nous ? », les chrétiens répondent qu’ils vivent dans un monde
créé par le Dieu qu’ils adorent, un monde qui ne reconnait pas encore ce Dieu vivant et
unique. Ils vivent entourés de voisins adorant des idoles qui, au mieux, sont des parodies de la
vérité. Ces voisins saisissent des parcelles de la réalité, mais ils la tordent continuellement.
Les humains en général restent prisonniers de leurs propres dieux, qui les entrainent dans
toute une série de comportements dégradants et déshumanisants. Conséquences de cette non-
reconnaissance, les chrétiens sont persécutés par les structures en place, parce qu’ils incarnent
une autre maniere de vivre leur humanité, et parce qu’ils mettent en question les prétentions
au pouvoir absolu qu’affichent certains en affirmant que la seigneurie appartient a Dieu seul
et a son Fils Jésus.

A la question « Qu’est-ce qui est faux ? » Les puissances du paganisme continuent de régner
sur le monde et, de temps a autre, elles trouvent un acces dans 1’Eglise. Les persécutions
arrivent de I’extérieur, mais les hérésies et les divisions résultent d’une dynamique interne.
Certaines manifestations du mal peuvent parfois étre attribuées a des manifestations
surnaturelles comme Satan ou les démons, mais aussi a des comportements individuels, a des
jalousies ou a des égos dilatés qui ont besoin d’apprendre I’humilité.

A la question « Quelle est la solution ? », les chrétiens affirment que 1’espérance d’Israél a été
réalisée. Le vrai Dieu a agi de maniére décisive. Il a infligé une défaite aux dieux paiens, et il
a créé un peuple nouveau, par lequel il souhaite venir au secours d’un monde asservi au mal.
Dieu a concrétisé cela au travers du seul vrai Roi, Jésus le Messie juif, particuliérement au
travers de sa mort et de sa résurrection. Sa victoire se déploie progressivement au travers de
I’action continue de son Esprit qui ceuvre dans son peuple, mais qui n’est pas encore
completement déployée. Un jour, ce Roi reviendra pour juger le monde et instaurer un
Royaume qui n’est pas du méme ordre que les royaumes de ce monde. Lorsque cela arrivera,
ceux qui sont morts en chrétiens ressusciteront dans une nouvelle vie physique. Les
puissances actuelles seront forcées de reconnaitre Jésus comme le Seigneur. La justice et la
paix triompheront enfin.

11



skoksk

Ce parcours nous a permis de poser certains points d’ancrage que tous les historiens doivent
considérer sérieusement comme des balises dans la reconstruction de ce qui a été le premier
siecle de I’Eglise chrétienne. Nous avons mis en lien ces points d’ancrage avec des écrits qui
refleétent ces différentes périodes a I’intérieur de ce cadre général : les ceuvres de I’apotre Paul
dans les années 50, d’Ignace dans les années 110-120, d’Aristide et de Justin dans les années
120-160. En nous référant quasi uniquement a ces ceuvres, nous avons €laboré une esquisse de
la vision du monde des premiers chrétiens, telle qu’on peut I’entrevoir au travers de leur
pratique, des symboles auxquels ils ont recours, et des réponses implicites qu’ils apportent
aux questions-clés en lien avec toute vision du monde.

12



