
 1 

 
FC 10        Yverdon-les-Bains, le 3 octobre 15 
 

Le Sermon sur la montagne et le ministère de Jésus 
(Claude Baecher et Serge Carrel) 

 
______________________________________________________________________________________ 
  

Qui était et qui est Jésus ? 
 

Table des matières 
(Jacques Blandenier et Serge Carrel) 

 
1. Les documents qui nous parlent de Jésus 
1.1 Les sources païennes 
1.2 Les sources juives 
1.3 Les sources chrétiennes 
 
2. Les évangiles 
2.1 Les évangiles : des biographies de Jésus 
2.2 Un mais divers, divers mais un 
2.2.1 Un exemple : Matthieu 
 
3. Jésus le maître 
3.1 Appelez-moi maître ! 
3.2 Un maître qui interprète l’AT 
3.3 Jésus et la Loi 
3.4 L’enseignement aux disciples : le Sermon 
sur la montagne 
  3.4.1 Exigence impossible ? 
  3.4.2 Le Sermon sur l’éthique du Royaume 
    3.4.2.1 Interprétation pédagogique en vue de     
la repentance 
    3.4.2.2 Interprétation christologique 
    3.4.2.3 Interprétation catéchétique 
3.4.3 L’exigence de la grâce 
3.5 Les paraboles 
  3.5.1 Qu’est-ce au juste qu’une parabole ? 
  3.5.2 Les paraboles, pourquoi et pour qui ? 
  3.5.3 Interpréter les paraboles 
  3.5.4 Remarques en vrac 
 

4. Jésus le Messie 
4.1 L’attente du Messie 
  4.1.1 A Qoumrân 
  4.1.2 Au travers de Jean le Baptiste 
4.2 « Celui qui doit venir » 
4.3 L’appel à la repentance comme « Bonne 
Nouvelle » 
4.4 Les miracles comme signes de la 
messianité 
 
5. D’autres noms et titres de Jésus-Christ 
5.1 « La Parole a été faite chair » 
5.2 « Jésus-Christ est Seigneur… » 
5.3 « Voici l’Agneau de Dieu » 
5.4 Le Serviteur de l’Eternel 
5.5 Jésus-Christ, Fils de Dieu 
 
6. Conclusion 
 
7. Bibliographie 
 

 



 2 

Au travers des siècles, s'il fallait repérer la figure historique qui a mobilisé un maximum 
d'énergies pour ou contre elle, il est certain que l'homme de Nazareth recueillerait tous les 
suffrages. Que n'a-t-on pas peint, écrit, filmé... à son sujet ? Même tout récemment, que l'on 
pense à des films comme « Son of God » (2014) de Mark Burnett et Roma Downey, à « La 
Passion du Christ » de Mel Gibson (2004), à « Jésus de Montréal » de Denys Arcand (1989) ou à 
« La dernière tentation du Christ » de Martin Scorcese (1988), que l'on pense à des livres comme 
le « Da Vinci Code » de Dan Brown (2003), à « L 'homme qui devint Dieu » d'un Messiadé ou à 
« L'ombre du Galiléen » d'un Gerd Theissen, la figure de Jésus fascine encore et toujours les 
humains que nous sommes. Que se cache-t-il derrière cette fascinante personnalité ? Qu'a-t-il 
donc fait pour générer un tel engouement autour de sa personne ? Qui était-il pour marquer d'une 
telle empreinte l'ensemble de l'histoire humaine ? Bien modestement, nous allons essayer 
d'apporter quelques jalons à une ébauche de réponse. 
 
 
1. Les documents qui nous parlent de Jésus 
S'il fallait parler de Jésus à partir de ce qu'il a écrit, nous serions bien embarrassés. Tout comme 
Socrate – le maître de Platon –, Jésus n'a rédigé aucun écrit. Cela n'a rien de surprenant, car à son 
époque le maître de sagesse était avant tout un « discoureur » et non un « scribouillard » assis à 
sa table de travail. On découvre avant tout ce qu'a fait Jésus au travers de ses amis, au travers de 
personnes qu'il a rencontrées et sur lesquelles il a laissé une trace profonde. 
Parler des sources de l'histoire de Jésus exige un bref détour par les écrits rédigés par les 
contemporains de Jésus. Ne nous leurrons pas! les sources extérieures à la tradition chrétienne 
sont peu abondantes et ne jettent pas un éclairage lumineux sur l'homme de Galilée. Hormis les 
sources chrétiennes, on peut recenser deux autres groupes: les sources païennes et les sources 
juives. Même si ces deux groupes ne parlent que peu de Jésus, leur étude permet d'approcher avec 
plus de finesse l'époque où a vécu le Christ. Des découvertes récentes, comme celles de 
Qoumrân, tout comme l'exploitation systématique de documents connus permettent de cerner de 
plus près le monde palestinien du Ier siècle, le milieu culturel, politique, social, religieux... pâte 
humaine dans laquelle Dieu s'est incarné. 
 
1.1 Les sources païennes 
Tacite, Suétonne et Pline le Jeune sont les trois auteurs romains qui parlent de Jésus. C'est peu et 
leurs textes sont succincts. Néanmoins on voit que fort tôt l'Evangile a été à l'origine de certains 
troubles sociaux, preuves que la proclamation de Jésus comme le Messie dérangeait l'ordre établi, 
qu'il soit politique ou religieux. 
 
Tacite (vers 55-120) : dans ses Annales, écrites sous Trajan (98-117), cet auteur romain consacre 
un passage à l'incendie qui ravagea la ville de Rome sous Néron. L'empereur réussit à rendre les 
chrétiens responsables de cet incendie, alors que de graves soupçons pesaient sur lui. Tacite 
explique qui sont ces chrétiens: ce nom leur vient de « Christos », un homme que le procurateur 
Ponce Pilate avait livré au supplice sous le principat de Tibère. Cet auteur voit dans ce 
mouvement religieux une superstition détestable qui afflue vers Rome tout comme bien d'autres 
monstruosités religieuses. 
 
Suétone (vers 75-155) : on trouve chez cet auteur deux mentions des chrétiens dans son ouvrage 
intitulé Vies des douze Césars : tout d'abord en relation avec Néron et une série de mesures 
marquantes qu'il a prises durant son règne. L'empereur a livré au supplice les chrétiens, « sorte de 
gens adonnés à une superstition nouvelle et dangereuse ». On voit ici que Suétone pose le même 
diagnostic sur le christianisme naissant que Tacite. Dans la vie de l'empereur Claude, Suétone 



 3 

recourt au mot Christ (« Chrestos »). Il caractérise par là l'agitateur qui serait à l'origine de 
troubles dans la ville de Rome. En 49-50, Claude expulse effectivement les juifs de Rome à cause 
de troubles non pas fomentés par « Chrestus », mais à cause du débat autour de ce Chrestus. A 70 
ans de distance, il est toujours difficile d'être précis à propos d'une obscure secte juive... 
 
Pline le Jeune (vers 61-115) : le document dont il s'agit ici est une lettre que Pline fait parvenir à 
l'empereur pour lui demander conseil. Il est en Bythinie (nord-ouest de la Turquie au bord de la 
Mer Noire) en tant que légat de l'empereur et le nombre élevé de chrétiens dans la population lui 
fait problème. Quelle attitude doit-il adopter ? La lettre de Pline contient toute une série de 
renseignements intéressants sur le mode de vie des disciples de Jésus: ils se réunissent à date fixe 
avant le lever du jour, ils chantent à Christ comme à un Dieu, ils s'engagent à ne pas commettre 
de crimes... 
 
Quelques autres mentions de Jésus ou des débuts du christianisme apparaissent en dehors de ces 
trois auteurs, mais elles demeurent fort rares: deux lettres de l'empereur Hadrien, une lettre de 
Mara bar Sérapion. Cette parcimonie des traces laissées par Jésus et les premiers temps du 
christianisme peut surprendre. Il faut bien se dire toutefois que la Palestine est bien loin d'être 
l'épicentre de la culture du Bassin méditerranéen, que Jésus a commencé son ministère en 
rassemblant autour de lui une petite équipe de fidèles... Ce ne sera que dans la seconde moitié du 
IIe siècle que l'on trouvera des traces de la foi chrétienne plus abondantes dans la littérature. 
 
1.2 Les sources juives 
Il serait vain de penser qu'au sein du judaïsme on trouve plus de mentions de Jésus. Il existe deux 
passages de Flavius Josèphe, le grand historien juif du Ier siècle, et quelques allusions dans le 
Talmud (voir explication ci-dessous). 
 
Flavius Josèphe (37? -100) : dans son écrit intitulé Les Antiquités juives, à deux reprises il fait 
référence à Jésus. Tout d'abord à propos de la mort de Jacques, le frère du Seigneur: « Ananus 
rassembla le sanhédrin des juges et fit comparaître devant eux Jacques, le frère de Jésus, dit le 
Christ, ainsi que quelques autres ; il les accusa d'avoir violé la Loi et les livra à la lapidation » 
(Antiquités XX, 200). La mention du Christ n'a rien d'un rajout ultérieur. Il était tout à fait 
possible pour un auteur juif de parler de la sorte de Jésus de Nazareth.  
Le deuxième texte renferme plus de difficultés. Il a la particularité de contenir une confession de 
foi digne d'un chrétien: « Jésus était le Christ ». Sous la plume de Josèphe, cela sonne un peu 
faux. On suppose qu'il s'agit-là d'un retravail effectué par un chrétien et qu'il faut préférer d'autres 
versions du texte que celle d'Eusèbe, l'historien de l'Eglise (265-340). D'autres versions de ce 
texte nous sont accessibles, notamment celle d'Agapios, un évêque arabe du Xe siècle, dans son 
Histoire universelle. Là, le texte dit fort prudemment: « Peut-être était-il le Christ. » Ce qui 
importe ici, c'est que Flavius Josèphe ait effectivement parlé de Jésus et de sa messianité sans 
pour autant entrer dans une confession de foi quant à l'identité ultime du Nazaréen. 
 
Le Talmud : la destruction du Temple de Jérusalem fut un coup terrible porté au judaïsme. Elle 
eut pour conséquence un changement profond de la piété juive. Non plus centrée sur la réalité du 
Temple, elle se rassembla autour de l'écrit. Au cours des deux premiers siècles de notre ère, on 
assiste, par l'entremise des pharisiens, à un travail extraordinaire de mise par écrit des différentes 
traditions orales. L'oeuvre ainsi constituée au début du Ille siècle s'appelle la Mishnah. A partir de 
ce moment-là, on fit un commentaire de la Mishnah qui prit le nom de Gemara. Le 
rassemblement de ces deux écrits porte le nom de Talmud. On connaît deux versions du Talmud, 
le Talmud de Jérusalem, achevé au IVe siècle et celui de Babylone, au VIe. On désigne Jésus par 



 4 

le nom de Yeshou de Nazareth ou bien encore par la formule « celui-là ». A douze reprises, on 
rencontre la mention de Jésus, passages qui prennent souvent une tournure polémique. 
Notre quête en dehors de la tradition chrétienne peut paraître bien maigre. Elle a au moins le 
mérite d'établir « en tous cas formellement pour ceux qui refusent les témoignages des chrétiens, 
la réalité historique du personnage de Christ » (F. F. Bruce, Les documents du NT : peut-on s’y 
fier ?, p. 148). 
 
1.3 Les sources chrétiennes 
La quasi-totalité de ce que nous savons de Jésus vient du milieu chrétien. Contrairement à ce 
qu'on pourrait penser, il n'y a pas que la littérature canonique (acceptée comme normative) – le 
Nouveau Testament – pour nous parler de la vie du Galiléen. Il existe une littérature non 
canonique qui comprend toute une série de documents tels les évangiles apocryphes, qui sont le 
fruit de l'activité littéraire de chrétiens des premiers siècles. On trouve dans ces écrits des 
évangiles, des Actes, des lettres et des apocalypses, témoins de ce fourmillement qui a jailli de 
l'événement-Jésus. On aurait tort de croire qu'ils amènent quelque chose de décisif sur la 
personne même du Christ. En général plus tardifs, ils sont plutôt le reflet de ce qui traversait les 
communautés dans lesquelles ils furent écrits. Croustillants et souvent gorgés de merveilleux, ils 
sont du IIe siècle pour le Protévangile de Jacques et pour l'Evangile de Thomas, du VIe pour 
l'Evangile de l'enfance, et nous ne citons que les plus célèbres. A tout dire, on peut se montrer 
reconnaissant de la sagesse guidée par l'Esprit qui a prévalu lors du choix des écrits déclarés 
« canoniques ». 
 
Ce bref parcours de ce qui constitue les différentes sources de connaissance de la personne de 
Jésus souligne l'inscription de l'événement-Jésus dans l'histoire des hommes, histoire de croyants 
et de non-croyants que la personne de Jésus n'a pas laissés indifférents. Venons-en maintenant à 
ce qui constitue le coeur même de toute connaissance de Jésus le Christ: les Evangiles. 
 
 
2. Les Evangiles 
2.1 Les Evangiles: des biographies de Jésus 
Les Evangiles – c'est une évidence que de le dire – ont pour tout projet de parler de Jésus. Rien à 
voir ici avec Tacite, Josèphe ou le Talmud. Jésus est pour les évangélistes le Christ de Dieu, celui 
qui a guéri des malades, celui qui, accusé injustement, a été cloué à la croix et que Dieu a rappelé 
à la vie. Leur récit est dicté par leur foi en Jésus-Christ: l'homme Jésus, le Galiléen de Nazareth, 
est identique au Seigneur de la chrétienté, ressuscité et élevé. Les évangélistes, qui ont rédigé leur 
récit de 30 à 50 ans après la crucifixion, se trouvent dans une double relation avec Jésus : d'une 
part au travers de ce qui leur a été transmis des paroles et des actes de l'homme Jésus et, d'autre 
part, au travers de leur foi au Christ élevé qui se manifeste par l'Esprit au sein de la communauté. 
La séparation que l'on rencontre souvent entre le Jésus historique et le Christ de la foi n'a pour 
eux aucune pertinence. Car la tradition orale des paroles et des actes de Jésus est éclairée et 
orientée par la foi au Christ. 
On peut s'interroger ici sur la possibilité d'une investigation historique qui aurait pour but de 
mener une enquête sur le Christ, le Fils de Dieu, figure qui dépasse largement le cadre habituel de 
la recherche historique et qui appartient au domaine de la foi, de la confession et du dogme. Est-
ce méthodologiquement possible, à partir d'Evangiles qui sont dominés par la foi en Christ, de 
conquérir le Jésus de l’histoire ? Beaucoup de spécialistes contemporains dénient toute chance de 
réussite à une telle investigation. Il est vrai que trop souvent la recherche de l’homme Jésus n'a 
abouti, durant ces deux derniers siècles, qu'à reproduire le portrait d'un Jésus tour à tour héros du 
progrès, mystique, magicien, révolutionnaire, philosophe, hippie... somme toute la projection 



 5 

même de l’homme idéal pour l’auteur de la recherche. On comprend alors mieux le refus de 
s'aventurer dans une telle démarche, refus propre à nombre de nos spécialistes contemporains. 
Il semble toutefois qu'aujourd'hui une voie nouvelle s'ouvre à ceux qui s'efforcent de rechercher 
quel homme fut Jésus. Grâce à une meilleure connaissance du milieu dans lequel a vécu Jésus, on 
peut parvenir à des résultats plus probants concernant la transmission orale des données sur Jésus. 
Au début de notre ère, il existait en Palestine un système scolaire fort intéressant. Les rabbis (les 
maîtres d'école d'alors) étaient très à cheval sur la façon dont leurs élèves apprenaient et 
transmettaient le savoir enseigné. Ils avaient recours à des moyens mnémotechniques et se 
faisaient réciter avec beaucoup de rigueur ce que leurs élèves avaient appris. Parfois on prenait 
même des notes pour asseoir dans la mémoire ce qui avait été enseigné ; au point que la formule 
suivante courait: « Bien meilleur que celui qui étudie 100 fois son passage, celui qui l’étudie pour 
la l0le fois. » L'élève respectait en son maître le porteur de la tradition reçue au Sinaï. Il était 
donc très zélé pour graver dans sa mémoire les renseignements reçus mot après mot. Il s'inscrivait 
ainsi dans la chaîne de ceux qui transmettaient fidèlement la tradition. La tradition autour de 
Jésus suit les mêmes règles ; dès le début elle fut mémorisée et formulée de façon à pouvoir être 
portée par la tradition orale. 
De telles remarques n'en doivent pas moins composer avec la liberté créatrice de la tradition 
orale, liberté que l'on retrouve fréquemment tant à Qoumrân que dans le Talmud. On peut voir un 
autre plaidoyer pour la sûreté de la tradition dans les quelques passages où Paul reprend une 
parole du Christ: à chaque fois on trouve la parole correspondante dans la tradition synoptique (1 
Co 7, 10-11 // Mt 5,32; 1 Co 9,14 // Lc 10,7; 1 Co 11, 23-25 // Mc 14, 22-24). Néanmoins la 
diversité des agencements des Evangiles et la sensibilité de chacun s'y exprimant témoignent du 
fait que les évangélistes ne se sont pas perçus comme de simples copistes ou compilateurs, mais 
qu'ils ont fait oeuvre théologique. Dans les Actes des Apôtres on retrouve un peu le même 
phénomène ! A trois reprises, Luc raconte la conversion de Paul sur le chemin de Damas. Luc ne 
songe jamais à répéter ce récit de façon mécanique. On y retrouve des variations ainsi que 
d'autres accents, toutefois, sur l'essentiel de ce qui est dit, les trois récits font les mêmes 
déclarations. 
« Les Evangiles sont des livres de prédication, d'enseignement et même de propagande. Ils ont 
été écrits par des hommes engagés désireux d'en amener d'autres à ce même engagement... C'est 
dans ce sens que l'on peut dire des Evangiles qu'ils sont partiaux. Mais pratiquement toutes les 
biographies le sont. Elles ne sont pas écrites simplement pour disséquer des événements, mais 
parce que telle ou telle personne est digne que l'on parle d'elle et qu'il convient de le faire savoir. 
Ce n'est pas là une raison pour contester ces biographies, bien au contraire, car leur motivation les 
poussera fortement à donner la version la plus exacte possible des faits » (Richard France, Un 
portrait de Jésus le Christ, pp. 176s.). 
 
2.2 Un mais divers, divers mais un 
Le lecteur lambda a fortement conscience de l'unité du propos qui traverse les évangiles. Ceux-ci 
lui parlent de Jésus, de son enseignement, de ses actes et ce lecteur a l'impression que l'on 
retrouve les mêmes éléments dans les quatre récits évangéliques. Cette opinion a toute sa 
pertinence, puisque, avant toute chose, nous autres lecteurs, nous cherchons à connaître 
l'enseignement de Jésus et ce qu'il a fait. Par-delà le texte des évangiles, nous focalisons notre 
attention sur Jésus, le Seigneur, sans percevoir que ces textes sont aussi des lunettes teintées qui 
nous livrent une certaine image de Jésus. 
L'exégèse contemporaine s'est rendu compte progressivement que, sans nier la place centrale de 
l'enseignement de Jésus, il est aussi possible de mettre en lumière quelques-unes des perspectives 
propres à chaque évangéliste. Tout en étant unis dans la description de ce que Jésus a d'unique 
pour l'histoire de l'humanité, les récits sont divers, chaque auteur étant porteur d'un message et 



 6 

écrivant à la lumière de ce que lui-même a compris de Jésus. Le public qu'un Marc ou qu'un 
Matthieu a en point de mire est différent d'un Jean, ce qui donne une coloration particulière à la 
narration. Même si on va au texte pour cerner de plus près ce que Jésus a à nous dire, il faut être 
conscient du fait que l'information nous parvient déjà au travers d'une interprétation de la 
tradition que les évangélistes ont reçue et qu'ils retravaillent. Lorsqu'on traite des évangiles en 
tant que source de connaissance de l'homme Jésus, il est aussi fondamental de décrire quelles sont 
les perspectives propres qui caractérisent chaque évangéliste. 
 
2.2.1 Un exemple: Matthieu 
A y regarder de près, le plan de l'évangile de Matthieu révèle une composition soignée. La 
formule « Quand Jésus eut achevé ces instructions... » (7,28; 11,1 ; 13,53; 19,1 ; 26,1) marque la 
fin des cinq grands discours de Jésus (5-7; 10; 13; 18; 24-25). Chaque discours traite d'un thème 
particulier, respectivement de la condition de disciple, de la mission, des paraboles, des relations 
entre les chrétiens et de l'avenir. De plus la progression dramatique de l'Evangile apparaît avec 
plus de clarté, si l'on s'attache à l'évolution même du ministère de Jésus. En 1,1-4,16, on voit 
Jésus le Messie. En 4,17-16,20, c'est le ministère public en Galilée qui s'accompagne d'un accueil 
et d'une opposition toujours plus grande. De 16,21 à 18,35, c'est la révélation de la mission 
messianique au cercle restreint des disciples: elle doit se réaliser dans la souffrance. En 19,1 à 
25,46, on assiste à la venue (la seule dans l'évangile de Matthieu) de Jésus à Jérusalem et à la 
confrontation avec l'establishment d'Israël. La dernière partie 26,1 à 28,20 comprend la 
souffrance, la mort et la résurrection, terme de la vie de l'homme Jésus. On peut dire avec R. T. 
France que « cet Evangile est la présentation dramatique de l'endurcissement d'Israël à l'égard de 
son Messie » (in G. E. Ladd, Théologie du NT, vol. 1, p. 280s.). 
La notion d'accomplissement est tout à fait centrale dans la théologie de Matthieu. On retrouve 
cette notion dans la formule : « Tout cela arriva pour que s'accomplisse ce que le Seigneur avait 
dit par le prophète » (1,22; 2,15; 2,17; 2,23; 4,14; 8,17; 12,17; 13,35; 21,4; 27,9...). On peut voir 
là le commentaire de Matthieu qui sanctionne l'histoire qu'il raconte. Il fait remarquer par là les 
liens qui existent entre l'AT et l'histoire de Jésus. Cette sensibilité à la réalisation de l'AT dans la 
personne de Jésus est tout à fait caractéristique de la pensée matthéenne au point qu'on peut dire 
que, pour Matthieu, Jésus est un nouveau Moïse. La christologie – la précédente affirmation le 
laisse entendre – est chez Matthieu plus développée que chez Marc. Il insiste de façon plus 
explicite sur la divinité de Jésus (cf. Mt 14,33 // Mc 6,51s.). Le rapport de Jésus à la Loi est aussi 
un thème particulièrement développé chez Matthieu. Plusieurs exemples en 5, 21-47 et en 19 
montrent que Jésus va au-delà d'une obéissance littérale pour saisir l'essence de la volonté de 
Dieu, et ce faisant il accomplit vraiment la Loi en en donnant une interprétation correcte. On peut 
voir dans la relation du croyant à la Loi une autre préoccupation théologique de cet évangile. 
Tout cela montre bien les racines juives de Matthieu ; pour lui la venue de Jésus marque une 
phase nouvelle dans le plan de Dieu. Dorénavant l'histoire se divise en deux périodes, Jésus 
marquant le point de séparation. Jésus, Dieu avec nous, inaugure le nouvel âge et rien ne peut 
plus être comme avant, y compris pour Israël. 
 
 
3. Jésus le maître 
Cerner l'activité d'une personne au travers d'une tête de chapitre a toujours quelque chose de 
réducteur. Parler en premier lieu de Jésus comme d'un maître peut paraître aléatoire et insuffisant, 
néanmoins pour ses contemporains c'est certainement l'impression qui se dégageait de lui au 
premier coup d'oeil: il était un maître, un enseignant qui interprétait la Torah. 
 
3.1 « Appelez-moi maître ! » 



 7 

Dans notre parcours autour de la question « Qui est Jésus ? », la réponse la plus simple qui peut 
venir aux lèvres des incroyants comme des croyants, proclame Jésus maître de sagesse ou 
enseignant. Dans les quatre évangiles, on s'adresse à Jésus en l'appelant « maître » (didaskalos). 
Derrière ce mot que l'on rencontre à plus de trente reprises dans le NT, se cache le mot araméen 
« rabbi » (7 x dans les évangiles) qui rend compte de la même réalité : celle d'une reconnaissance 
de Jésus comme maître par ceux qui s'approchaient de lui. C'est Marc qui emploie le plus souvent 
ce titre, bien qu'on le rencontre aussi ailleurs. Pour Marc, Jésus est le maître qui rassemble autour 
de lui des élèves ou des disciples en école, élèves à qui il confie le secret du Royaume de Dieu 
(Mc 4,38 ; 9,5 ; 9,38 ; 10,35...). Cette insistance sur le fait que Jésus enseigne n'est nullement 
incompatible avec l'affirmation de la divinité de Jésus (Mc 1,1) ; elle rend compte du souci 
catéchétique d'un Marc qui tient à ce que ses lecteurs sachent de quoi il en retourne avec 
l'enseignement et la personne de Jésus. Des trois autres évangiles, c'est celui de Jean qui paraît le 
plus proche des perspectives de Marc ; là aussi on rencontre souvent sur les lèvres des disciples le 
mot « rabbi » et sur les lèvres des sympathisants le mot « didaskalos » (Jn 1,38+49 ; 3,2; 4,31...). 
On aurait tort de voir dans cette manière d'interpeller Jésus un titre christologique. Le peu 
d'intérêt d'un Matthieu ou d'un Luc pour ce titre rend bien compte de son peu d'importance pour 
la perception fondamentale de l'oeuvre de Jésus. Néanmoins une telle appellation renvoie à une 
donnée historique tout à fait fondamentale : l'homme Jésus a parcouru la Palestine en tant que 
rabbi et c'est en tant que tel qu'il se présentait à ceux qu'il rencontrait. Pour preuve la façon dont 
Jésus parle de lui-même dans le texte qui retrace la préparation du dernier repas qu'il partage avec 
ses disciples (Mt 26,18 et //) : « Allez à la ville chez un tel et dites-lui : « Le maître dit: Mon 
temps est proche... » D'autres textes comme Mt 10,24 et //, ainsi que 23, 8-10 rendent compte de 
la même réalité : Jésus se faisait appeler maître par ceux qui l'entouraient. Non seulement Jésus 
se voulait rabbi et il était perçu comme maître par ses disciples, mais ses contradicteurs le 
percevaient comme tel. Le Talmud tout comme Flavius Josèphe corroborent une telle 
perspective ; ils voient en Jésus un maître qui égare ses auditeurs pour le Talmud, qui paraît digne 
d'être écouté pour l'historien juif. 
 
3.2 Un maître qui interprète l'AT 
On n'est pas très sûr de ce qui constituait le canon de l'AT à l'époque de Jésus. Correspondait-il à 
celui que nous connaissons aujourd'hui, était-il amputé de certains écrits ? Une chose paraît 
acquise! le Pentateuque et les prophètes étaient reconnus comme Ecriture canonique et c'est face 
à eux que Jésus se situe. Dans de nombreux débats avec ses contradicteurs, Jésus se pose en 
interprète de l'AT. Et son usage de l'Ecriture repose sur la conviction qu'il y va, dans ces textes, 
de la révélation de Dieu au travers de ses prophètes fidèles. Une telle conviction transpire de 
nombreux passages du NT (Mt 19,4 ; Mc 12,24 ; Lc 4, 3-12 ; Jn 10,35...). En adoptant une telle 
attitude face à la Torah, Jésus ne fait donc pas oeuvre originale, il endosse bien plutôt le respect 
pour l'AT qui traverse tout le judaïsme. Que l'on soit sadducéen, pharisien, rabbi, zélote, 
Samaritain... on considère la lecture de la Torah comme la pierre angulaire de son édifice 
religieux. Pour entrer en dialogue avec ses contradicteurs et pour participer au débat théologique 
de son temps, Jésus a dû faire preuve d'une grande érudition relativement à l'Ecriture. 
L'enseignement sur le divorce est tout à fait typique (Mt 19 et //). Cet enseignement n'aurait 
bénéficié d'aucune pertinence aux yeux de ses interlocuteurs s'il ne faisait fond sur l'Ecriture. 
C'est ainsi qu'il est permis de penser que, comme tout autre rabbi ou prophète, Jésus a dû 
affronter l'invitation au discernement de Dt 13, 1-5. « S'il surgit au milieu de toi un prophète ou 
un visionnaire – même s'il t'annonce un signe ou un prodige et que le signe ou le prodige qu'il 
t'avait promis se réalise – s'il dit: « Suivons et servons d'autres dieux », des dieux que tu ne 
connais pas, tu n'écouteras pas les paroles de ce prophète... » Il était donc nécessaire à Jésus de 
donner du crédit à ses vues en ayant recours à – si possible – plusieurs passages pour étayer son 



 8 

enseignement. Il le fit d'ailleurs si bien qu'il récolta les suffrages du peuple: « Les foules restèrent 
frappées de son enseignement; car il les enseignait en homme qui a autorité et non pas comme les 
scribes. » 
Les évangiles nous présentent un Jésus qui, loin de s'opposer à l' AT, fait fond sur l'Ecriture et en 
présente une interprétation qui subordonne les observances rituelles à la loi morale enracinée 
dans le grand commandement d'aimer Dieu et son prochain. 
 
3.3 Jésus et la Loi 
Notre christianisme, marqué par une certaine lecture de Paul et un discours sur la justification par 
la foi qui n'embrasse plus la réalité du monde comme lieu nécessaire d'une présence (dérive 
luthérienne), a de la peine à intégrer le oui fondamental de Jésus à la Loi. Dans la droite ligne de 
sa perception de l'AT, Jésus porte un profond respect pour la Loi de Dieu donnée à Moïse. Il se 
désolidarise néanmoins de l'ensemble des prescriptions, très complexes, que la tradition juive 
avait peu à peu tissé autour d'elle pour la réaménager à partir d'un centre: l'amour de Dieu pour 
les pauvres et les souffrants. La Loi est remise en perspective à partir de cette conviction forte 
qu'il a de l'amour, de la miséricorde et de la fidélité de Dieu. 
L'exemple-type de cette mise en perspective de la Loi, c'est la façon dont Jésus se positionne par 
rapport aux lois concernant la pureté rituelle. La vie quotidienne du peuple juif était rythmée par 
toute une série de prescriptions sur l'alimentation, l'éducation, la sexualité, le travail, les relations 
sociales, la prière, etc. Dans cette casuistique, la question du sabbat et l'obligation de pratiquer 
l'aumône jouaient également un grand rôle. 
C'est sur la question du sabbat et de l'interdit posé ce jour-là sur tout travail (hormis la célébration 
du Seigneur !) que s'enflamme le conflit entre Jésus et les scribes. Marc nous raconte ce face à 
face à la synagogue un jour de sabbat (Mc 3, 1-6). Les scribes épient Jésus, ils sont désireux de 
voir ce qu'il fera. Jésus, de façon bien provocante, choisit de guérir ce jour-là un homme à la 
main paralysée. On aurait pu attendre le lendemain pour cette guérison, lorsque l'on souffre on 
n'est pas à un jour près. Jésus provoque, il nargue l'autorité des scribes en effectuant cette 
guérison ce jour-là, alors qu'il avait déjà indiqué précédemment sa perception de la réalité du 
sabbat. « Le sabbat a été fait pour l'homme, et non l'homme pour le sabbat » (Mc 2,27). En disant 
cela, le Galiléen fixe un ordre de priorité : la vie de l'homme, le bien de l'humanité sont à préférer 
à l'observation stricte du sabbat. 
Il est bien entendu que Jésus ne propose pas l'abolition pure et simple du jour chômé. Il propose  
plutôt un réaménagement de son caractère absolu. Ce qui doit primer dans la vie du croyant, ce 
n'est pas l'observance scrupuleuse du sabbat ou des lois rituelles, mais bien l'amour. Il y a donc 
une priorité accordée à l'amour sur le rite, une priorité au souci de l'autre sur le souci de sa propre 
pureté. Dans la polémique autour de la dîme (Mt 23,23), on retrouve le même souci. Jésus refuse 
de voir le croyant se laisser obnubiler par l'accessoire de la Loi. Priorité toute à la justice, à la 
miséricorde et à la fidélité sans négliger pour autant cela : la pratique de la dîme ou de la 
libéralité en l'occurrence. Face à l'émiettement de la casuistique juive, Jésus propose un 
recentrage de la compréhension de la Loi en indiquant à ses auditeurs une clef d'interprétation de 
toute la Torah, le sommaire de la Loi: « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton coeur, de 
toute ton âme, de toute ta pensée et de toute ta force... Tu aimeras ton prochain comme toi-
même » (Mc 12,28-31). C'est ainsi que l'amour d'autrui reçoit le même poids que l'amour de 
Dieu, toute observance de la Loi ne pouvant faire fi de la personne du prochain dans la relation à 
Dieu. « La Loi n'est donc plus à respecter parce qu'elle est la Loi ; elle est à suivre parce qu'elle 
sert l'amour, et quand elle sert l'amour. Notez bien que le souci d'autrui n'abroge pas la Loi; il est 
adopté comme principe de recomposition de la Torah » (Daniel Marguerat, L'homme qui venait 
de Nazareth, p. 71 ). 
 



 9 

3.4 L'enseignement aux disciples: le Sermon sur la montagne 
Jésus, le maître, a interprété l' AT, il s'est positionné de façon particulière face à la Loi ; toutefois 
il n'a pas fait que cela, il a aussi développé son propre enseignement dont la page la plus célèbre 
est sans nul doute le Sermon sur la montagne (sslm), qui semble regrouper et condenser un 
certain nombre d'enseignements que Jésus a donnés ou répétés dans diverses circonstances. Le 
chap. 5 de Matthieu traite de la justice du Royaume dans les relations avec autrui, le chap. 6 dans 
les relations avec Dieu et, dès le v.19, dans les relations avec les choses et les circonstances. Le 
chap. 7 regroupe des paroles qui n'ont pas de lien évident entre elles, et n'ont peut-être pas toutes 
été dites au même moment, mais qui restent dans cette optique du comportement des fils du 
Royaume. 
 
3.4.1 Exigence impossible? 
Le problème principal que soulève cet enseignement est son exigence extrêmement élevée (cf. les 
« Mais moi je vous dis... » du chap. 5, de la justice qui surpasse celle des pharisiens, etc.). Si nous 
sommes en présence d'une loi, elle est plus exigeante, et de beaucoup, que celle de Moïse. Va-t-
elle produire des super-pharisiens? Ou des gens écrasés par leur culpabilité devant leur incapacité 
à suivre ces préceptes? 
 
3.4.2 Le Sermon sur l'éthique du Royaume 
Si l'on tente d'entrer dans le sslm en dehors du contexte de la prédication du Royaume, on aboutit 
à une impasse. Jésus a donc commencé par proclamer (chap. 4): « Maintenant que je suis au 
milieu de vous, le Royaume s'est approché de vous. » C'est le moment-clé. La venue du Royaume 
signifiera le grand redressement de tout ce qui est faussé. La justice régnera, parce que Dieu 
régnera. « Serez-vous dignes d'y entrer, conformes à ses normes? Non, bien sûr! Il vous faut 
d'abord le reconnaître, demander et recevoir grâce, puis entrer dans le grand changement que je 
vous apporte. Je suis au milieu de vous pour vous en montrer le chemin et vous en donner les 
moyens. Suivez-moi ! Regardez-moi, écoutez-moi, et vous saurez comment on vit quand on est 
fils du Royaume. Vous êtes mes disciples : vous êtes avec moi pour apprendre. Moi je suis là 
pour vous enseigner, plus : pour vous montrer comment on vit dans le Royaume. » 
Le sslm donne donc une description de cette vie nouvelle, il donne un contenu éthique à la notion 
de « justice ». C'est la description du style de vie de celui qui, ayant entendu l'appel, est entré, dès 
maintenant, dans le Royaume. Le sslm est la loi nouvelle d'un peuple nouveau. Le Royaume de 
Dieu, c'est donc, ici et maintenant, le règne de Dieu sur nos vies. La mise en pratique des 
préceptes du sslm, c'est la volonté de Dieu faite sur la terre comme elle l'est au ciel. Oui, mais 
c'est impossible! C'est utopique. Qui obéit ? Diverses interprétations ont tenté d'évacuer le 
problème de cette non-observation. En disant par exemple que le sslm est réservé à un temps 
particulier (imminence eschatologique de la génération apostolique, qui croyait que le Seigneur 
allait revenir sans délai; ou alors application du Millenium), ou est réservé à une catégorie de 
personnes (les moines se retirant du monde impur pour pratiquer un absolu impraticable dans le 
monde), etc. 
Nous présentons plus en détail trois approches du sslm, applicables d'ailleurs à tout 
l'enseignement de Jésus – et à celui des épîtres. Ces trois approches se complètent. Elles 
deviennent fausses si on en choisit une contre les autres. 
 
3.4.2.1 Interprétation pédagogique en vue de la repentance 
Cette approche fait grand cas de l'extrême exigence des paroles de Jésus et de l'incapacité de 
l'homme pécheur à la satisfaire. Le réformateur du XVIe siècle, Martin Luther, l'a fortement 
vécu : nul ne peut lire ces paroles sans être saisi d'épouvante. Jésus a voulu avant tout réduire à 
néant la propre-justice pharisienne qui croyait avoir réussi à « domestiquer » la Loi de Dieu en la 



 10 

détaillant dans une multiplicité de préceptes et d'interdictions légalistes. « Maître, j'ai observé 
tout cela dès ma jeunesse... » (Marc 10.20) ; « Irréprochable à l'égard de la justice de la loi... » 
(Ph 3.6). Or la loi est là pour nous faire prendre conscience de notre péché devant Dieu (Ro 7.7), 
et non pour alimenter notre prétention à nous justifier nous-mêmes. Selon cette approche, ce sont 
des paroles-chocs, visant à dépouiller les « riches » de leurs prétentions et les amener à la 
« pauvreté en esprit » qui leur donne seule l'accès au Royaume. 
En un sens, cette interprétation est très paulinienne. Mais rien dans le texte lui-même ne nous 
autorise à envisager le sslm sous cet angle! Poussée à l'extrême, cette approche est aussi un 
moyen d'évacuer la mise en pratique: elle se réduit à une méthode pour amener à la repentance. 
Les commandements ne seraient plus des commandements, mais un procédé! 
 
3.4.2.2 Interprétation christologique 
Selon cette approche, le verset-clé est Mt 5.17, où Jésus dit qu'il est venu accomplir la loi, et non 
l'abolir. En fait, Jésus est le seul qui ait réellement et totalement mis en pratique la loi de Dieu, 
non seulement d'une façon formelle, extérieure, cantonnée à un certain nombre d'oeuvres et 
d'abstention, mais d'une façon pleine et totale, où le « faire » est l'expression d'un « être ». Le 
sslm, c'est précisément cette loi portée à sa plénitude. En enseignant un tel programme de vie, 
Jésus avait l'autorité de celui qui le vivait lui-même parfaitement. Sa justice à lui, et à lui seul, est 
celle qui surpasse celle des scribes et des pharisiens (5.20). Si Mt 5, 6, 7, dépeignent le 
comportement de l'homme nouveau, de l'homme converti (metanoïa : repentance, conversion, 
changement de vie et de mentalité), de l'homme portant en lui les normes du Royaume (cf. Jér. 
31,34), alors cet homme n'existe qu'à un seul exemplaire, et c'est Jésus. 
Le professeur E. Thurneysen, un représentant typique de cette interprétation, déclare : « Toute la 
question est de savoir si nous voyons ou non que la loi du sslm est la forme sous laquelle 
l'Evangile vient à nous. Si oui, cette loi n'est pas une loi qui nous tue, mais au contraire un appel à 
la vie. Car elle ne fait que décrire une vie, la vie qui est juste aux yeux de Dieu. Une vie bien sûr 
que jamais et nulle part l'homme n'atteindra ni ne créera, puisque nous autres hommes nous 
n'accomplissons pas la loi de Dieu. Mais une vie qui de Jésus-Christ vient à nous, de lui le seul 
qui ait accompli la loi de cette vie. La venue à nous de cette vie qui émane du Christ, c'est la 
grâce. L'accepter comme si elle était notre propre vie – et en Jésus-Christ elle l'est devenue – c'est 
la foi. C'est ainsi que notre vie devient juste devant Dieu par grâce, par le moyen de la foi. Tel est 
l'Evangile contenu dans la loi du sslm » (Le Sermon sur la Montagne, Labor et Fides, pp. 36-37 ; 
c'est nous qui soulignons). 
En d'autres termes: est juste celui qui se conforme au sslm. Or un tel homme n'existe pas. Il n'y a 
pas un juste, pas un seul (Ro 3,10). Le seul qui l'ait pratiqué est Jésus-Christ, et il nous donne sa 
vie juste. Nous pouvons dire dans ce sens que Jésus est non seulement mort pour nous, mais qu'il 
a vécu pour nous. Il est mort à notre place, mais il a aussi pratiqué le sslm à notre place. Sa 
justice, qui surpasse celle des pharisiens, il nous la donne et nous la saisissons par la foi. Nous 
nous en revêtons (Ph 3,9) en sorte que désormais nous remplissons la condition posée par Mt 
5.20 pour entrer dans le Royaume de Dieu. A noter que cette condition rejoint en fait celle 
exprimée par Jésus à Nicodème : « Si un homme ne naît de nouveau, il ne peut entrer dans le 
Royaume de Dieu » (Jn 3,5-7). 
Cette interprétation rencontre notre adhésion. Mais si on s'en tient là, la question de notre mise en 
pratique est à nouveau évacuée! Est-ce que la justice de Christ nous est appliquée par décret, 
juridiquement, dans les sphères célestes seulement ? Là encore, nous risquons d'interpréter le 
sslm à partir d'une doctrine qui, pour être biblique, n'est cependant ni explicite ni implicite dans 
le texte de Matthieu. Nous devons donc aller jusqu'à la troisième approche 
 
3.4.2.3 Interprétation catéchétique 



 11 

C'est en fait, la seule qui s'en tient au texte lui-même. En effet, le sslm est bel et bien présenté 
comme un enseignement aux disciples, et il se termine en affirmant qu'il a été prêché pour être 
pratiqué (la différence entre la maison sur le roc et celle sur le sable est celle de la mise ou non en 
pratique: Mt 7, 21-24). Cette interprétation nous accule à la question décisive: quelle est 
l'obéissance que la parole de Jésus demande de moi aujourd'hui ? Pour ne pas tomber dans le 
piège d'un super-légalisme, il faut que cette approche soit l'aboutissement des deux précédentes: 
Je ne peux pas obéir, donc je suis exclu du Royaume (repentance) ; Jésus a obéi parfaitement et il 
me donne sa justice: par la foi en lui, je deviens dès aujourd'hui un fils du Royaume (nouvelle 
naissance par la foi). Dès lors j'apprends à me conformer aux normes du Royaume. J'écoute ces 
paroles, je suis un disciple, déjà revêtu d'un statut nouveau (« Vous êtes le sel... la lumière », Mt 
5, 13-14). Je vis dans une relation toute nouvelle et confiante avec « mon Père qui est dans les 
cieux » (chap. 6) (sanctification, éthique nouvelle par l'Esprit). 
 
3.4.3 L'exigence de la grâce 
Ce n'est donc pas pour être juste et entrer dans le Royaume que je m'efforce de mettre en pratique 
le sslm – ce serait totalement désespérant. Mais je suis membre du Royaume, je vis sous l'autorité 
de ce Roi. Et j'apprends, avec des chutes, mais dans la certitude du pardon, à me conformer à 
cette loi. Elle est toujours comme un programme de vie devant moi (on peut ici continuer le 
cheminement parallèle avec Phil. 3, cf. les vv. 12-14: ce n'est pas que j'aie atteint la perfection, 
mais je cours pour tâcher de la saisir puisque j'ai été saisi par Jésus-Christ). 
Par le Saint-Esprit, le Christ qui a accompli le sslm pour moi veut venir l'accomplir en moi, qui 
ne puis que renoncer à prétendre m'améliorer par mes propres forces – ce qui serait une démarche 
pour obtenir charnellement le Royaume. Mais je suis confronté à cet appel à une vie sans cesse 
réformée par la Parole de Dieu. 
 
3.5. Les Paraboles 
« Les paraboles de Jésus ne sont pas des moyens de démonstration, mais des moyens de 
révélation » (A. Nygren). Jésus a beaucoup parlé en paraboles, et ces histoires toutes simples et 
prises sur le vif ont un accent d'authenticité extraordinaire. Au travers d'elles, on prend 
conscience que Jésus était un homme de la campagne, familier des coutumes du monde rural, 
attentif aux événements et aux problèmes de ses contemporains, observateur de la vie de la 
nature, parfaitement au courant des moeurs réglant les relations dans le monde du commerce et 
du travail. Pour qui désire connaître ce qu'était la vie quotidienne dans la Palestine du premier 
siècle, elles sont une mine de renseignements inépuisable, et très sûre. 
Mais en un sens, cela fait problème ! En effet, en entendant les paraboles, les contemporains de 
Jésus le sentaient très proche d'eux. Or nous vivons près de vingt siècles plus tard, dans un 
univers très différent, surtout en ville. Ouvriers agricoles, bergers, pêcheurs, employés de maison 
devaient vibrer bien plus que nous en entendant ces récits dont certains détails, parfois 
significatifs, nous échappent. Ainsi par exemple, la parabole du serviteur impitoyable (nous 
gardons, par commodité, les titres habituels des paraboles, tout en sachant qu'ils sont souvent mal 
choisis) – Mt 18, 1-35 – prend une force particulière lorsqu'on découvre que les 10'000 talents de 
dette dont le premier serviteur se voit soulagé équivalent à... 100 millions de deniers, et qu'il 
refuse de remettre une dette de... 100 deniers. Caricature qui montre le scandale de nos refus de 
pardonner après avoir été graciés par Dieu. Autre exemple : le semeur de Mt 13,4 nous paraît 
plutôt maladroit de gaspiller son grain sur le chemin et dans les ronces. On ignore qu'en Palestine 
on semait avant les labours, dans des champs que chacun avait la permission de traverser tant 
qu'ils n'étaient pas labourés, y traçant ainsi des raccourcis qu'on ensemençait puisqu'une fois que 
la charrue avait passé, ils étaient rendus à la culture (Particulièrement utile pour expliciter ce 



 12 

contexte social des paraboles: J. Jérémias, Les Paraboles de Jésus, coll. Livre de Vie, éd. 
Mappus). 
On peut supposer que Jésus, dans bien des cas, a saisi au vol un fait divers ou un événement 
connu de ses auditeurs. Tel fut probablement le cas pour la parabole du bon Samaritain. Dans la 
parabole des mines (Lc 19,12. 14. 17), on peut reconnaître des allusions à un événement précis 
survenu en l'an 4 av. J.-C. : Archélaüs était allé à Rome dans l'intention de faire valider par 
l'empereur sa prétention au pouvoir sur la Judée. Simultanément, une cinquantaine d'opposants 
firent le même voyage pour contrecarrer ce projet. A son retour, Archélaüs se vengea 
impitoyablement. 
Ce qui est cependant frappant, c'est que malgré cet éloignement culturel et temporel entre les 
paraboles de Jésus et nous, elles nous parlent si directement. C'est qu'elles expriment, au-delà de 
l'anecdote, une réalité permanente et universelle. 
Elles sont Parole de Dieu vivante pour nous. 
 
3.5.1 Qu'est-ce au juste qu'une parabole? 
Formé par une démarche de pensée scientifique et évoluant dans un monde façonné par la 
technique, notre esprit occidental est assez étranger au langage imagé, qui est une façon de parler 
typiquement orientale. L'Ancien Testament est riche en nombreuses paraboles, langage que les 
prophètes affectionnaient (la plus célèbre étant 2 Sam 12), mais les « sages » aussi (livre des 
Proverbes). Les rabbis du temps de Jésus usaient de cette forme d'enseignement, tout comme 
l'apôtre Paul, lui que l'on considère souvent comme quelqu'un de très « intellectuel » ! (Ro 11,17 
ss ; 1 Co 12,12ss, etc. ; avec des comparaisons tirées du sport, de l'armée, de l'agriculture, de la 
construction...). 
Peut-on donner une définition de la parabole ? « A son niveau le plus simple, une parabole est 
une comparaison tirée de la nature ou de la vie courante, qui frappe l'auditeur par son caractère 
vivant ou étrange, et laisse l'esprit suffisamment intrigué pour l'engager à une réflexion 
personnelle et active » (C.-H. Dodd). 
Si on prend le terme dans son sens le plus extensif, on peut dire que les paraboles de Jésus sont 
innombrables. En effet, le terme grec parabolè traduit le mot hébreu mashal qui peut signifier : 
parabole, comparaison, allégorie, fable, proverbe, énigme, exemple-type, et même jeu de mots. 
Jésus a usé de presque toutes ces formes de langage. Quand il dit par exemple: « Je suis le 
chemin », « Je suis le cep et vous les sarments », ce sont des mashal. Quand il invite à regarder 
les oiseaux du ciel ou les lys des champs, également. Le figuier qui bourgeonne (Luc 21. 29-31) 
est mashal. Dire : « Méfiez-vous du levain des pharisiens », ou « Si un aveugle conduit un 
aveugle, tous deux tombent dans un puits », parler de poutre dans un oeil, de sépulcres blanchis, 
etc., etc., c'est avoir recours à un langage parabolique. Rien que dans le Sermon sur la montagne, 
on trouve facilement une quinzaine de mashal. 
Mais au sens plus étroit du terme ( celui qui va nous occuper ici), la parabole est un récit figuré, 
relatant un événement (il se passe quelque chose), imaginé ou réel. Dans ce cas, on peut recenser 
un peu plus de trente paraboles dans les synoptiques, on compte dix paraboles propres à Matthieu 
seul, une à Marc seul, seize à Luc seul, quatre se trouvent dans deux évangiles et trois dans trois 
évangiles). Certains de ces récits sont très brefs, des flashs de un ou deux versets (ex. Mt 13, 44-
46, Lc 15, 4-9). D'autres constituent un récit beaucoup plus élaboré, avec plusieurs personnages 
et une action qui se développe (ex. le fils prodigue, les mauvais vignerons). De tels récits 
pourraient presque être appelés des « nouvelles » ou des contes. Ce dernier terme toutefois serait 
assez mal choisi, dans la mesure où pour nous le mot « conte » évoque un univers 
fantasmagorique, irréel, où les animaux parlent, et où le prodige est monnaie courante. Rien de tel 
dans les paraboles des évangiles. Leur force tient à leur réalisme qui, nous l'avons vu, les rend 



 13 

proches de la vie quotidienne. Même si, en général, elles présentent un détail insolite qui est 
justement le point à partir duquel l'auditeur doit se mettre à réfléchir. 
 
3.5.2 Les paraboles, pourquoi et pour qui? 
Si Jésus emprunte ce mode de langage typiquement oriental, est-ce pour s'adapter aux coutumes 
ambiantes ? Cherche-t-il simplement à « accrocher » un public distrait, à faciliter la 
compréhension à des gens très peu cultivés ? Il est incontestable qu'une façon de parler imagée et 
concrète a beaucoup plus de chance de provoquer curiosité et intérêt qu'un exposé théorique, du 
moins dans le « grand public ». 
Il faut alors faire face à une parole étonnante de Jésus, relatée par les trois évangélistes, bien que 
sous des formes un peu différentes: « Ceux qui l'entouraient avec les douze l'interrogèrent sur les 
paraboles. Il leur dit: C'est à vous qu'a été donné le mystère du Royaume de Dieu, mais pour ceux 
du dehors, tout se passe en paraboles afin que tout en regardant bien, ils ne voient pas, et qu'en 
entendant bien, ils ne comprennent pas, de peur qu'ils ne se convertissent et qu'il ne leur soit 
pardonné » (Mc 4, 10-12, cf. aussi les v. 33-34; Lc 8,10; Mt 13, 10-17). 
Problème difficile à résoudre! « A lire honnêtement les Evangiles, on doit reconnaître que Jésus 
désirait être compris de tout le monde et donc qu'il n'a pas cherché à voiler son enseignement 
sous des formes inintelligibles » (Dodd). Non, décidément, Jésus ne s'est pas ingénié à user d'un 
langage codé, à la manière des apocalypticiens de son temps, pour n'être compris que par des 
« initiés ». Il est au contraire évident que beaucoup de paraboles étaient adressées à la foule, voire 
directement à ses adversaires. Et Jésus leur parle afin – et non – de peur qu'ils comprennent. Et 
c'est bien ce qui s'est produit, par exemple en Mt 21,45 où nous lisons : « Après avoir entendu ces 
paraboles, les principaux sacrificateurs et les pharisiens comprirent que c'était d'eux que Jésus 
parlait. » Les trois paraboles de Luc 15 (brebis, drachme et fils perdu) s'adressent aux pharisiens 
scandalisés de le voir fréquenter ces « perdus », afin qu'ils saisissent à quel point ils sont 
étrangers à la pensée et au dessein de Dieu, et qu'ils changent eux, de pensée et de mentalité. 
Mais par contre, les paraboles de Matthieu 13, parlant du Royaume comme d'une réalité cachée, 
mystérieusement puissante pour renouveler toutes choses, déjà en oeuvre même si le monde ne le 
perçoit pas, s'adressent aux disciples, et non à la foule indifférente ou avide de se trouver un 
messie à la mesure de ses aspirations charnelles. Elles parlent du mystère du Royaume. 
Faut-il alors partager les paraboles en deux catégories : les paraboles d'accrochage et les 
paraboles à usage interne qui seules seraient concernées par la troublante citation de Marc 4 ? Ce 
serait simplifier le problème. Il faut plutôt dire que toute parabole est un récit que certains se 
contenteront d'écouter comme une petite histoire touchante ou dramatique, sans approfondir ni se 
sentir interpellé personnellement. Mais aussi toute parabole est destinée à déclencher une prise de 
conscience chez ceux qui le veulent bien. Le profit qu'on tire d'une parabole est toujours 
proportionnel au travail de réflexion et de remise en question qu'on est prêt à fournir. Avec la 
parabole plus encore qu'avec n'importe quel autre texte biblique, la superficialité et le refus de se 
laisser prendre à partie condamne à repartir les mains vides. Et la parole d'Augustin : « Crois pour 
comprendre » s'y applique tout particulièrement. 
Voici une excellente application due à A. Maillot (Les paraboles de Jésus aujourd'hui, Genève, 
Labor et Fides, 1973) : 
« Ecartons le contresens habituel et si néfaste selon lequel les paraboles sont des messages 
simplifiés du Christ, des paroles pour (...) sous-développés spirituels. Marc 4,10 est péremptoire: 
la parabole est difficile, en tout cas inattendue. Son vrai sens est réservé, non pas à l'intellectuel, 
mais au croyant. La parabole dissimule plus qu'elle ne révèle. Plus exactement, d'abord elle 
dissimule la Parole de Dieu, pour mieux la révéler ensuite. Certes par elle Jésus entend nous faire 
aller plus avant dans le mystère du Royaume de Dieu. Mais ce mystère est justement celui qui est 
caché à l'homme naturel, fût-il le plus grand des philosophes et le plus avisé des savants(...). 



 14 

Rappelons que lorsque Jésus a voulu nous faire entrer le plus loin possible dans le mystère de 
Dieu et le mystère de l'homme, il a employé la parabole. Dans le fond, il ne connaît guère d'autre 
genre théologique que celui-ci. Alors que nous, nous faisons de gros livres, employons des mots 
compliqués avec des phrases obscures, Jésus, quand il faisait de la théologie, se contentait de 
nous raconter une histoire fort banale, mais infiniment plus riche que nos livres les plus savants et 
les plus pesants. Si les paraboles sont « difficiles », c'est qu'elles vont séparer, non pas les doués 
des imbéciles, mais les croyants des incroyants. Ce ne sont pas les plus malins qui vont 
comprendre, mais les plus confiants. » 
Quant à la phrase très dure : « De peur qu'ils ne se convertissent et qu'il ne leur soit pardonné »... 
elle reste difficile. Je ne pense pas qu'il faut y voir une allusion au fait qu'Israël devait selon le 
plan de Dieu, rejeter son Messie, et qu'alors Jésus a fait en sorte qu'ils ne se convertissent pas. 
N'est-ce pas plutôt parce que Jésus ne veut pas de « conversion » qui ne soit qu'une simple 
adhésion à la prédication enflammée d'un prédicateur messianique décrivant le monde 
merveilleux et séduisant que serait le Royaume de Dieu – mais sans l'obéissance d'un coeur brisé 
et contrit. Ce raisonnement est du même ordre que celui qui conduisait Jésus à interdire à tel 
miraculé de témoigner de ce qu'il avait fait pour lui, car il redoutait les foules qui le suivaient à 
cause de ses miracles, sans pour autant se donner entièrement à lui ; ou que les invectives de 
Jean-Baptiste à l'adresse des candidats au baptême de repentance sans profonde repentance. Cette 
parole en tout cas nous incite à nous méfier d'une forme de publicité démagogique pour la 
conversion, et nous montre à quel point l'homme est retors, qui arrive toujours à s'emparer de la 
parole de Dieu pour en faire un moyen d'échapper à Dieu. Ce fut le cas en Israël de la loi, des 
sacrifices, de la royauté. » 
 
3.5.3 Interpréter les paraboles 
3.5.3.1 Interprétation allégorique 
Une allégorie est une histoire fabriquée en sorte que chaque élément, chaque détail ait une 
signification symbolique derrière laquelle il faut déchiffrer une réalité spirituelle cachée. Quand 
Paul décrit l'armure du chrétien, il use du mode allégorique (Ep 6, 13-17). La parabole du semeur 
est interprétée allégoriquement par Jésus : le semeur, la semence, chaque terrain, chaque obstacle 
à la croissance, sont une image d'une réalité précise à un autre niveau. De même pour la parabole 
de l'ivraie (Mt 13,37ss). A noter que ce sont justement les seules paraboles que Jésus interprète 
lui-même, ce qui prouve leur caractère spécial, allégorique. 
La plupart des paraboles ne sont pas des allégories. Les interpréter allégoriquement peut aboutir à 
des résultats « tirés par les cheveux ». On le fait parfois avec la parabole du bon Samaritain. 
Voici ce qu'en dit le grand Augustin: l'homme qui tombe aux mains des brigands, c'est Adam. 
Jérusalem, c'est la cité céleste qu'il n'aurait jamais dû quitter pour aller à Jéricho qui symbolise le 
monde mortel. Les brigands, ce sont Satan et ses démons, qui font tomber l'homme, le 
dépouillent de sa vie spirituelle et le roulent dans le péché et dans la mort. Le prêtre qui passe 
outre, c'est la loi ; le lévite, les prophètes. Le Samaritain, c'est Jésus ; sa monture, son corps 
portant notre misère. Panser les blessures, c'est dompter le péché, l'huile est l'espérance et le vin 
la ferveur. L'auberge, c'est l'Eglise, et l'aubergiste, l'apôtre Paul. Les deux deniers, la promesse de 
cette vie et de la vie future. La promesse du retour du Samaritain, c'est l'avènement du Christ. 
Même si tout ce que le bon Augustin dit est vérité spirituelle utile à entendre, cette manière de 
traiter le récit est manifestement étrangère au « genre littéraire » qu'est la parabole! Cette 
méthode pourtant se retrouve souvent chez les Pères de l'Eglise, et correspond à l'ultra-typologie 
en cours à la même époque à l'égard de l'AT. 
 
3.5.3.2 La parabole proprement dite 



 15 

C'est un récit figuratif dont le sens apparaît quand on le considère comme un tout. Les détails sont 
là pour être au service de l'ensemble du « scénario », et non pour symboliser en eux-mêmes 
quelque chose ou quelqu'un. Ces détails campent un décor vivant et vraisemblable, et vont créer 
une atmosphère au service du message de la parabole. Ainsi, pour revenir au bon Samaritain, 
huile et vin, monture, deniers donnés à l'aubergiste et promesse de revenir payer les autres frais, 
tout cela montre la qualité d'amour qui illustre l’« extraordinaire » dont parle Mt 5,47, un amour 
extraordinaire démontré dans l'oeuvre de Christ pour nous. 
Dans la parabole de l'ami importun (Luc 11, 5-8), il serait vain de se creuser la tête pour savoir, 
par exemple, qui sont la femme et les enfants au lit ! Il n'y a pas à chercher qui représentent les 
ouvriers embauchés à la 3e ou à la 6e heure (Mt 20,1). Si le juge inique (qui dit : quoique je ne 
craigne pas Dieu) devait en lui-même symboliser Dieu, on verserait dans l'absurde. 
Allégoriquement interprétée, la parabole de l'économe infidèle serait scandaleuse! 
Quand Jésus dit : « Le royaume des cieux est semblable à du levain », c'est se condamner à rester 
extérieur à l'esprit des paraboles que de faire la déduction : royaume=levain. Mais l'ensemble de 
l'illustration, qui évoque l'action étonnante d'une pincée de levain dans une masse de farine 
suffisante pour un gâteau pouvant nourrir cent personnes, présente des analogies avec la 
puissance du Royaume, si insignifiante en apparence. 
Ainsi, il faut chercher, non pas à déchiffrer chaque élément d'une parabole, mais nous demander 
où est sa pointe, son point de contact avec une réalité spirituelle qu'elle éclaire. Il nous faut 
apprécier l'ensemble de la situation imaginée par le récit, et en tirer une leçon. Et comme déjà 
signalé, le point de départ du sens de la parabole est en général l'élément insolite qu'elle contient. 
Car le monde spirituel auquel nous ouvrent les paraboles est différent, surprenant par rapport aux 
normes et comportements de ce monde-ci. 
 
3.5.4 Remarques en vrac 
Différentes tentatives ont été faites pour tenter de « classer » les paraboles en différentes 
catégories, selon leur thème et le but visé. Evidemment, il est alors de première importance de 
prendre bien soin de noter le contexte rédactionnel immédiat dans lequel s'insère la parabole. 
Cela est particulièrement apparent pour les trois paraboles de Luc 15, dont les v. 1-2 nous alertent 
sur l'intention de Jésus et sur les destinataires de ces trois paraboles – notamment on remarque 
que Jésus s'adresse, non à des fils prodigues, mais à des fils aînés. 
Les paraboles de l'évangile de Luc, dans leur ensemble, ont un caractère plutôt personnel et 
visent le comportement moral de ceux qui écoutent. Elles mettent l'accent sur la grâce de Dieu et 
sur les fruits qu'elle doit porter dans la vie de chacun individuellement. Les paraboles propres à 
Matthieu sont plus centrées sur Dieu lui-même, son autorité, le jugement et la responsabilité qui 
échoit aux hommes de se préparer à cette échéance. On peut suggérer des groupes de paraboles 
sous les rubriques suivantes: paraboles visant un but éthique ; paraboles appelant à la vigilance ; 
paraboles polémiques ; paraboles révélant le mystère du Royaume de Dieu. Mais dans la presque 
totalité des cas, c'est la révélation de Dieu, de son invitation, de sa grâce, de son jugement, qui 
doit être discernée en priorité. 
On peut aussi noter que les paraboles présentent souvent deux personnes dont les attitudes 
différentes donnent lieu à un enseignement éthique (les deux fils ; le prodigue et l'aîné ; le 
pharisien et le péager ; le riche et le pauvre). 
Certaines paraboles vont par paires, proches dans leur contenu sans pour autant faire double 
emploi (drachme et brebis perdues ; le grain de sénevé et le levain ; le trésor et la perle ; l'ivraie et 
le filet). Il y a aussi des paraboles qui ont été reprises par Jésus avec certaines modifications dans 
une situation différente (le festin, Lc 14,16ss, et les noces, Mt 22.lss ; les talents, Mt 25,14ss, et 
les mines, Lc 19,12ss). La comparaison entre ces paraboles jumelles et la découverte de leurs 
différences peut être très riche. 



 16 

Les paraboles nous révèlent le coeur de Dieu et le regard de Dieu sur le coeur de l'homme. Il n'est 
pas étonnant qu'elles nous étonnent, car elles représentent l'irruption, dans des scènes de la vie de 
tous les jours, d'une autre dimension. Il ne faut pas les banaliser, les neutraliser en en gommant 
l'insolite. Elles requièrent de nous la faculté de se laisser surprendre. D'ailleurs, il y aura toujours 
une certaine fluidité d'interprétation et des interprétations quelque peu différentes ne s'excluent 
pas forcément l'une l'autre. Et nos interprétations sont toujours à reprendre, car une parabole, 
inépuisablement, aura quelque chose à dire de nouveau à celui qui a des oreilles pour entendre. 
 
 
4. Jésus le Messie 
Après avoir développé ce qui sautait aux yeux dans la vie de Jésus – soit son activité de maître ou 
d'enseignant – nous voulons maintenant entamer une phase plus délicate de notre développement. 
Plus délicate parce qu'il ne s'agit pas par là de rendre compte d'une réalité historique 
incontestable, mais d'entrer d'ores et déjà dans la confession de l'accomplissement extraordinaire 
qui s'est effectué en Jésus de Nazareth : il était l'attendu, il était le Fils béni, accordé par Dieu 
pour le salut et la vie nouvelle de notre monde. 
 
4.1 L'attente du Messie 
Jésus – et c'est un fait acquis – s'est fait baptiser par Jean le Baptiste et a poursuivi la prédication 
de celui-ci (Mc 1,9. 14. 15). L'agir de Jésus s'inscrit donc dans un tableau où l'arrière-plan est 
fortement marqué par une attente eschatologique forte. Une bonne partie du judaïsme de l'époque 
– Jean-Baptiste, tout comme la communauté de Qoumrân – espère en quelque chose d'autre. 
L'histoire du peuple d'Israël est si tragique, l'occupation romaine muselle la vie religieuse, 
politique, sociale... Le jour du Seigneur doit être proche, jour extraordinaire où le Tout-Puissant 
va rétablir Israël et mettre fin à l'avancée du mal dans le monde. 
 
4.1.1 A Qoumrân 
Ces dernières années, il y a un mouvement religieux contemporain de Jésus qui a fait beaucoup 
parler de lui: les Esséniens. Ces gens formaient des communautés qui leur permettaient une vie 
conforme à leur idéal. Assimilable à un certain type de monachisme chrétien, ce mouvement était 
aussi régi par une règle stricte qui exigeait le partage des richesses, un mode de vie extrêmement 
sobre, un souci de pureté... Depuis 1947, une lumière nouvelle a été projetée sur les Esséniens à 
la suite de la découverte des manuscrits de la mer Morte, ouvrages que devait contenir la 
bibliothèque du monastère de Qoumrân. En dehors de certains livres (ou extraits de livres) 
bibliques, on a aussi découvert des documents produits par la communauté même de Qournrân : 
un Manuel de discipline, un commentaire d'Habaquq... Témoins extraordinaires de la vie 
religieuse d'un mouvement au temps de Jésus. 
On peut percevoir en parcourant ces textes que la communauté de Qournrân partage avec son 
temps la certitude basée avant tout sur la fin des livres d'Ezéchiel et de Daniel, de la venue 
immédiate de Dieu pour juger et racheter son peuple. Une telle conviction renfermait la force de 
remodeler totalement l'existence individuelle au point qu'à Qoumrân chacun cherchait à plaire à 
Dieu et était convaincu que cela ne pouvait se faire que dans la vie en communauté avec les 
saints, les élus de Dieu. Seul l'homme saint, celui qui a un coeur et un corps purs peut subsister 
dans la présence de Dieu ; c'était là le fondement qui déterminait l'attente eschatologique des 
Esséniens. Ce qui était normatif pour le prêtre dans l'Ancien Testament devint à Qoumrân la règle 
pour tous. Une telle pratique découlait de la compréhension de la venue de Dieu au Sinaï. 
Lorsque Dieu a voulu conclure une alliance avec Israël et lui a donné la Loi, il a ordonné à son 
peuple de laver ses vêtements et de s'adonner à une ascèse sexuelle de trois jours (Ex 19, 10-11, 
14-15). A Qoumrân, vu que les membres de la communauté ne connaissaient pas la date exacte 



 17 

de la venue de Dieu et que celle-ci était pensée comme imminente, ils devaient se tenir 
constamment prêts. La façon dont Dieu était intervenu au Sinaï et avait conclu son alliance, 
déterminait également la façon dont les choses devaient se passer à la fin des temps : il y aurait 
des éclairs, du tonnerre et les impurs seraient anéantis par le feu de la gloire de Dieu. Alors Dieu 
renouvellerait son alliance avec les élus et établirait ainsi une communauté éternelle. Enfin, la 
promesse reçue par Israël au Sinaï de constituer un royaume de prêtres et une nation sainte serait 
réalisée (Dt 19,6). 
L'oracle de Nathan (2 Sam 7) joue aussi un rôle fondamental dans la compréhension que la 
communauté de Qoumrân a d'elle-même. Le Messie promis par Dieu à David doit construire un 
temple pour le Seigneur (v.13). La communauté se voyait annoncée dans ce verset. Le lieu sûr 
que Dieu veut préparer pour Israël n'était rien d'autre que ce temple vivant (la communauté) de la 
fin des temps dans lequel on s'adonnait à une vie selon la Loi. 
 
4.1.2 Au travers de Jean le Baptiste 
C'est par les paroles d'Es 40,3 que les évangélistes introduisirent l'activité de Jean. Ils voient en 
lui ce héraut dont la voix résonne dans le désert et qui invite à préparer la venue du Seigneur (Mc 
1, 2-4 et //), en fait cet homme qui, animé de l'esprit et de la force d'Elie, doit créer un peuple prêt 
pour le Seigneur (Lc 1, 16-17). Jean a appelé à la repentance, il a invité à donner aux aspirations 
de notre coeur une autre direction, à voir la vie à la lumière du jugement de Dieu qui devait 
bientôt intervenir. Ceux qui se repentaient étaient baptisés dans le Jourdain, signe extérieur de 
leur conversion et du pardon accordé par Dieu. 
Au vu de sa fascination pour le désert, au vu de son mode de vie ascétique, Jean apparaît à bien 
des égards proche de la communauté de Qoumrân. En fait, en tant que fils de prêtre, Jean se 
devait à la pureté du lévite, mais, malgré cela, il ne limite pas son action à la sphère étriquée 
d'une communauté de convaincus. Il donne à chacun la possibilité de se tourner vers Dieu et 
d'échapper à la colère à venir (Lc 3, 7-8). De plus, il n'intègre pas ceux qui se sont repentis à une 
communauté hors du monde, mais il les renvoie dans leur situation antérieure afin qu'ils soient à 
cet endroit porteurs de leur découverte. 
Même si Jean ne garde qu'une poignée de disciples autour de lui, ceux qu'il renvoie n'en sont pas 
moins invités à espérer un acte eschatologique de purification complète : « Celui qui est plus 
fort », le Messie, baptisera du Saint-Esprit les convertis (Mc 1,7s). 
Les chrétiens ont vu en Jean le Baptiste celui qui préparait le chemin du Messie, le « plus fort » 
qui devait venir. Souvent on considère le témoignage rendu au Messie par le Baptiste comme une 
adjonction ultérieure de la communauté chrétienne. Il n'en est rien. Ce discours articulé autour de 
la notion de « plus fort » (Mc 1,8) et un autre autour de « celui qui doit venir » ne sont pas 
d'origine chrétienne. D'ailleurs Flavius Josèphe témoigne – au moins indirectement – de 
l'annonce messianique du Baptiste : « Des gens s'étaient rassemblés autour de lui, car ils étaient 
très exaltés en l'entendant parler, Hérode craignant qu'une telle faculté de persuader ne suscitât 
une révolte... » (Antiquités 18,118). Le peuple devait avoir perçu que l'irruption du Messie lui 
avait été promise. Mais Jésus était-il vraiment celui qui était attendu ? C'est en tout cas ce que des 
messagers vinrent demander à Jésus de la part de Jean : « Es-tu ‘celui qui doit venir’ » ? » (Mt 
11,3). 
 
4.2 « Celui qui doit venir » 
Jésus se risqua à faire ce que Jean n'avait pas osé : il oeuvra dans le monde! Le désert ne fut pour 
lui qu'un lieu de refuge occasionnel. Les Evangiles nous rapportent comment, après l'arrestation 
de Jean, Jésus se rendit en Galilée et là se mit à proclamer : « Convertissez-vous : le Règne des 
Cieux s'est approché » (Mt 4,17). L'avertissement de Dieu en Es 56,1 (« Gardez le droit et 
pratiquez la justice, car mon salut est sur le point d'arriver et ma justice de se dévoiler ») est 



 18 

actualisé dans cet appel à la conversion qui résume la prédication de Jésus. Jésus savait que 
bientôt le Règne de Dieu allait faire irruption et qu'ainsi le salut et la justice de Dieu se 
manifesteraient. De cet événement imminent découlait la nécessité de chercher d'abord le 
Royaume et la justice de Dieu et d'en faire la mesure de notre vie (cf. Mt 6,33). 
De façon assez caractéristique, Jésus débuta sa prédication dans sa patrie, loin de Jérusalem. Pour 
les juifs de l'époque, la Galilée était fort méprisée ; il ne pouvait venir quelque chose de bon de 
cette contrée : la Galilée, c'était le territoire des païens, du peuple qui se trouvait dans les ténèbres 
(Mt 4, 15-16). Et pourtant, c'est là que Jésus entame sa proclamation, sans craindre de se mêler 
aux lieux les plus enténébrés de la vie sociale, sans hésiter à appeler à la conversion des 
douaniers méprisés ou des prostituées. Ces personnes n'étaient pas seulement réprouvées à cause 
de leur manque de moralité ; en fait si on les fréquentait, on mettait en jeu son appartenance au 
nombre des justes, on mettait en question sa propre pureté. A Qoumrân, un postulant mettait trois 
ans avant d'être pleinement admis au sein de la communauté et de ses repas, jusque-là il était 
toujours considéré comme impur. Jésus, lui, mangeait avec les péagers ; il en appela même un au 
nombre de ses disciples (Mt 9,9s). Cette communion avec les pécheurs, tout à fait inhabituelle et 
même choquante pour la communauté juive pieuse, est l'un des traits caractéristiques du Jésus 
historique. 
De façon quelque peu surprenante, Jésus ne s'est pas manifesté comme le détenteur du vrai 
baptême. Il s'est bien plutôt fait baptiser par Jean. A l'occasion de son immersion dans le 
Jourdain, il a reçu lui seul le don eschatologique, promis à ceux qui se repentaient : le Saint-
Esprit (Mc 1, 9-11). Les récits évangéliques, avec les signes surnaturels qu'ils avancent (Mc 1,10s 
et //), veulent signifier que ce Jésus était véritablement l'Oint, le Messie choisi par Dieu. La voix 
du ciel qui s'adresse à lui et qui le déclare « Fils de Dieu » vient encore renforcer cette 
affirmation (cf. 2 Sam 7,14 ; Ps 2,7). Ce qui caractérise le début du ministère de Jésus revêt des 
caractéristiques messianiques. Certes, Jésus ne s'est pas affiché comme le Messie, mais, dès le 
début, il a agi pleinement comme celui qui était oint de l'Esprit et qui était envoyé par Dieu. Du 
point de vue historique, on peut dire que la conscience de sa mission remonte certainement à cette 
expérience baptismale. 
La puissance messianique de Jésus a été mise au service du peuple indigent. Il a accordé le 
pardon des péchés à ceux qui venaient au devant de lui et qui étaient brisés soit physiquement 
soit moralement (Mc 2,5 ; Lc 7,48...). Les actes thaumaturgiques servaient aussi en tant que 
manifestations concrètes, à exprimer cette offre de salut qui émanait de lui. Il en va de même 
pour les repas que Jésus partagea avec des péagers et des pécheurs ; en effet qui mangeait avec 
Jésus et avec ses disciples était un hôte du Messie et, par là même, participait au repas dans le 
Royaume de Dieu. C'est bien parce que Jésus se savait le Messie qu'il s'est soucié des exclus 
d'Israël : des lépreux, des péagers, des prostituées. A la conception du Messie appartient en effet 
cette dimension de rassembleur, de berger des brebis égarées, de celles qui sont faibles ou 
malades (Mt 15,24 ; Lc 15,3-8 ; Ez 34,4). 
A Qoumrân, c'est à partir des conditions d'admission au sanctuaire d'Ezéchiel 44 que l'on s’est 
orienté pour faire advenir la sanctification au sein du peuple. Jésus voit bien plutôt dans le 
chapitre qui parle du futur berger d'Israël (Ez 34) la charte de son agir messianique (Mt 15,37) ; 
d'où un fort souci pour tous les membres du peuple d'Israël, y compris les plus marginaux de 
cette société. Il savait que ce sont les malades qui ont besoin du médecin et non les bien-portants 
(Mc 2,17). La plupart des aspects de son ministère qui ont soulevé le plus de réprobation, que ce 
soit de la part des pharisiens, des Esséniens ou de Jean le Baptiste, ne s'expliquent qu'à partir de 
la conscience messianique de l'homme Jésus. Au contraire du Baptiste qui ne mangeait rien et ne 
buvait rien, Jésus s'est vu gratifier du titre de « glouton » et d’« ivrogne » (Mt 11,18s). Ce 
reproche a quelque chose à voir avec la perception du temps propre à Jésus : l'ère pré-
messianique de la tristesse et du jeûne est révolue. Jésus annonçait la bonne nouvelle du « temps 



 19 

accompli » (Mc 1,15). C'est ainsi qu'il a pu se comparer lui-même à un époux et la mauvaise 
société qu'il fréquentait aux convives d'un mariage à l'occasion duquel on se réjouit avec l'époux 
(Mc 2,19). 
 
4.3 L'appel à la repentance comme Bonne Nouvelle 
La venue du Royaume de Dieu, que Matthieu appelle Royaume des cieux, a été le premier thème 
de la proclamation de Jésus. Au travers de celle-ci, Jésus annonçait que Dieu allait installer sa 
royauté sur la terre et par là mettre un terme à l'emprise du mal et des maux sur le monde. 
Le thème de la domination royale de Dieu occupe déjà une place centrale dans l'AT. C'est dans 
les Psaumes qu'elle est tout particulièrement célébrée (Ps 103,19 ; 145, 1l-13 ; Es 52,7). Cette 
royauté de Dieu signifie sécurité face aux forces du chaos qui menacent l'existence même du 
monde, et victoire sur les ennemis d'Israël. Un tel thème est également très en vue dans la 
littérature apocalyptique (Tobie 13,1 ; Hén. éth. 22,14 ; 25,3 ; 27,3...). Malgré ces quelques 
mentions, ce thème, quoique central, n'en demeure pas moins peu couru dans l'AT. L'apôtre Paul 
l'utilise fort peu... tout cela nous donne à penser qu'il appartient de façon très étroite à la 
prédication même de Jésus. 
Pour caractériser ce tournant extraordinaire de l'histoire de l'humanité, on pensait, à Qoumrân, 
avant tout à un grand jugement, à des tremblements de terre, à des manifestations de feu dans le 
ciel. Et quand il s'agissait de parler du « salut », c'est à la propre communauté qu'on pensait. La 
communauté des justes formait le pont entre le présent enténébré et le temps de Dieu lumineux. 
La proclamation de Qoumrân, comme celle du Baptiste, renfermait une violence qui terrifiait. La 
seule porte de sortie qui restait à leurs auditoires, c'était la conversion radicale de sorte que de 
telles prédications poussaient l'auditeur à prendre une décision, elles suscitaient un tri radical. Il y 
avait ceux qui entraient dans la démarche et ceux qui la raillaient. L'essentiel de cette démarche 
tournait autour de la repentance et du fait de se détourner de sa vie passée ; c'est ainsi que la 
confession des péchés jouait là un rôle tout à fait crucial (Règle de la communauté 1, 22-24). 
L'acte de repentance était l'occasion de se tourner vers la Loi mosaïque telle qu'elle était comprise 
au sein de la communauté et d'entrer en son sein. Car ce n'est que là, au coeur de la vie 
communautaire, que les fruits de cette repentance pouvaient arriver à maturité (Règle de la 
communauté 5, 1-11). 
Jésus, lui aussi, a prêché le jugement. Il a, par exemple, stigmatisé l'orgueil et l'endurcissement 
comme les péchés les plus graves (Mt 12, 39-42). Cependant, pour lui, la repentance annoncée 
était une Bonne Nouvelle, une invitation adressée à tous à accepter le pardon de Dieu, puis à en 
vivre. Il a proclamé la norme du jugement de Dieu, mais il ne s'est pas inscrit lui-même en tant 
que juge ; il n'a d'ailleurs jamais livré qui que ce soit à la colère punitive de Dieu. Pour Jésus, le 
temps de sa proclamation valait comme « kairos », comme « temps décisif » ou « moment 
favorable », habité par la patience et la bonté de Dieu. Bien loin de la frénésie zélote qui voulait 
forcer à tout prix la main de Dieu pour sauver Israël, Jésus en appelait à vivre selon le temps de 
Dieu et à attendre que la moisson soit mûre (Mc 4, 26-29). 
A Qoumrân, on enseignait à aimer tous les élus et à haïr tous ceux qui étaient rejetés par Dieu 
(Règle de la communauté 1, 3-4) ; Jésus, lui, interdit la haine qui condamne, y compris celle 
contre son ennemi. Il envisageait même de prier pour ceux qui nous persécutent (Mt 5,44). Bien 
loin de voir dans son appel à la repentance un retour radical à la Loi, il percevait plutôt cette 
démarche comme un retour dans les bras ouverts du Père, parce que Dieu se réjouit plus du retour 
à la maison d'un seul pécheur que de la fidélité de nombreux justes (Lc 15). Dans cette invitation 
à se décider pour Dieu, ce qui est vraiment neuf c'est que l'homme peut prendre une décision 
joyeuse en faveur du Royaume de Dieu. Jésus compare cette démarche avec la joie de l'homme 
qui a trouvé un trésor dans un champ et qui vend tous ses biens pour acquérir ce bout de terrain 
(Mt 13, 44-46). 



 20 

 
4.4. Les miracles comme signe de l'irruption du Royaume 
« Ieshou fut pendu la veille de Pâque. Quarante jours auparavant, le héraut avait crié: « Il s'en va 
à la lapidation parce qu'il a pratiqué la sorcellerie et qu'il a égaré Israël... » (Talmud de Babylone, 
Sanhédrin, 43a). L'activité thaumaturgique de Jésus est souvent de nos jours laissée dans l'ombre. 
Nous autres modernes, nous avons de la peine à intégrer ces récits qui nous paraissent souvent 
dénués de tout fondement, fruits d'une certaine fascination pour le merveilleux. Néanmoins, c'est 
en train de changer, nous découvrons que la réalité est plus complexe que nous le pensons et 
qu'elle renferme certains secrets qui nous échappent... 
Jésus a fait des miracles, il a guéri toutes sortes de malades, il a chassé des démons... Même le 
Talmud – pas tendre d'ordinaire pour l'homme de Nazareth – admet cette activité thaumaturgique 
en parlant de Jésus comme d'un sorcier, séducteur des foules. Ce chef d'accusation contre Jésus 
témoigne pour l'authenticité historique de l'activité de guérisseur de Jésus. Il est aussi très 
suggestif de voir que ce que nos évangiles qualifieront d'acte de puissance, de prodige, ou de 
signe (pour l'évangile de Jean) apparaît aux yeux du Talmud comme un odieux trafic de 
sorcellerie. Loin de reconnaître là un signe de Dieu, le Talmud à la suite de la contestation juive 
de Jésus, voit dans les prodiges de l'homme de Nazareth, l'oeuvre de Béelzéboul qui réside en lui 
(Mc 3,22). Les signes que pose Jésus sont toujours ambivalents, ils peuvent inciter à croire, ils 
n'en demeurent pas moins susceptibles d'une autre interprétation. 
A y regarder de près, l'activité thérapeutique de Jésus est tout à fait impressionnante. Dans les 
évangiles, on trouve cinquante-huit récits allant de la guérison d'une fièvre à la réanimation d'un 
mort. On peut répertorier les miracles qu'a faits Jésus en cinq catégories : les guérisons, les 
exorcismes, les miracles justifiant une règle (par exemple la transgression du sabbat), les prodiges 
de générosité (multiplication des pains) et enfin les sauvetages sur le lac. 
Au travers de ces signes, Jésus s'est profilé de façon indirecte comme un homme de Dieu 
comparable à Elie ou à Elisée (cf. Lc 4, 25-27). La mise bout à bout par Marc (6, 35-52) d'une 
multiplication des pains et d'une marche sur les eaux donne à comprendre que, sur fond d'Ancien 
Testament, Jésus se donne à voir non seulement comme un homme de Dieu, mais encore comme 
un sauveur comparable à Moïse qui a donné la manne et qui a ouvert les flots de la mer Rouge 
pour le peuple. 
La dimension messianique des miracles de Jésus acquiert tout son sens à l'occasion de la visite 
faite à l'homme de Galilée par les disciples de Jean Baptiste alors incarcéré. A leur question qui 
lui demandait s'il était « celui qui doit venir », Jésus répond: « Allez rapporter à Jean ce que vous 
entendez et voyez: les aveugles retrouvent la vue, et les boiteux marchent droit, les lépreux sont 
purifiés et les sourds entendent, les morts ressuscitent et la Bonne Nouvelle est annoncée aux 
pauvres... » (Mt 11, 2-5). Qu'est-ce à dire ? Eh bien! dans la conception du Messie qui prévalait 
au temps de Jésus, la guérison et le combat contre la maladie sont des attestations de l'agir 
messianique (Apocalypse syriaque de Baruch 73,2). 
Au travers de son agir thérapeutique, Jésus rend compte du fait que le temps de la fin arrive et 
que « celui qui doit venir » est déjà présent. La rencontre des disciples de Jean et de Jésus 
témoigne en plus du fait qu'il existe un lien étroit entre la proclamation de la Bonne Nouvelle et 
les miracles de guérison qui sont d'authentiques paroles en actes ou des paroles « gestuées ». 
« Cette appartenance des miracles au Royaume qui vient signe la différence entre Jésus et les 
thaumaturges de son temps » (D. Marguerat, L’homme qui venait de Nazareth, p. 45). Au travers 
de Jésus se manifeste le combat de Dieu contre les forces du mal qui assiègent l'humanité et les 
victoires remportées par le Christ sont la manifestation du Royaume de Dieu qui prend 
possession de notre monde. Face à ses contradicteurs, Jésus pourra dire : « Si c'est par l'Esprit de 
Dieu que je chasse les démons, alors le règne de Dieu vient de vous atteindre » (Mt 12,28). 



 21 

Dans la vie du Jésus terrestre, l'appel à la repentance ou l'annonce de la Bonne Nouvelle du 
Royaume vont de pair avec les miracles, tous deux constituent un compte rendu cohérent du 
ministère de Jésus qui fut une guerre totale contre les puissances du mal. Le faiseur de miracles 
que fut Jésus se laisse traverser par la compassion de Dieu qui veut rendre à toute personne 
souffrante la maîtrise de sa vie. Les miracles de Jésus ont donc une dimension messianique, ils 
révèlent au grand jour ce qu'est la gloire du Fils de Dieu (Jn 2,11). 
 
5. D’autres noms et titres de Jésus-Christ 
(Condensé du Dossier Vivre no 23 : JÉSUS-CHRIST DIEU AVEC NOUS, Jacques Blandenier, 
Genève, éd. Je Sème, 2005) 
Le Nouveau Testament a recours à des noms et à des titres variés pour désigner notre Seigneur, 
Jésus-Christ. Chacun est porteur d’une signification spécifique, et les auteurs bibliques ne les 
utilisent pas au hasard. Par leur choix, ils veulent soit présenter un aspect particulier de sa 
personne et de son œuvre, soit – et c’est particulièrement le cas dans un contexte d’évangélisation 
– se servir d’une terminologie intelligible pour leurs interlocuteurs, juifs ou païens, afin que leur 
message rencontre un écho dans leur cœur et dans leur esprit. 
 Nous aussi, lorsque nous parlons de Jésus-Christ ou que, dans la prière, nous nous 
adressons à lui, nous utilisons des noms divers : Jésus, le Christ, Fils de Dieu, Seigneur... 
Cependant, contrairement aux auteurs bibliques, nous n’opérons généralement pas un choix 
délibéré. Habitudes personnelles ou coutumes ecclésiastiques nous influencent sans que nous en 
soyons toujours conscients. 
 Les divers paragraphes qui suivent présentent certains des principaux noms et titres 
donnés à Jésus-Christ dans le Nouveau Testament. Notre intention n’est pas de fournir une étude 
technique et exhaustive du sens de chacun de ces termes, mais, par leur moyen, d’approcher 
quelques-uns des aspects les plus significatifs de la personne et de l’œuvre de Celui que Dieu a 
donné pour notre salut. Le premier chapitre de l’évangile de Jean forme la trame d’une partie de 
notre développement. 
 
5.1 « La Parole a été faite chair » 
Le prologue de l’évangile de Jean (Jn 1.1-18) attire notre attention en désignant comme « la 
Parole de Dieu qui était au commencement » celui qui est devenu homme en Jésus de Nazareth. 
Ce texte est d’une immense portée pour la foi. 

Avant de nous montrer Jésus parcourant villes et villages de la Palestine, Jean nous le 
présente comme étant la Parole – Logos dans l’original grec. Or il s’agit d’une notion courante 
dans la Grèce antique. La philosophie stoïcienne désignait par ce terme la Raison cosmique et 
divine qui a organisé le monde, le principe rationnel éternel qui régit l’univers et lui donne sens ; 
en outre, le Logos est aussi présent en l’homme pour en faire un être doué d’intelligence et apte à 
appréhender une part du mystère du cosmos et d’en rendre compte. 
 Ainsi, l’évangile de Jean part d’une donnée culturelle reconnue, chargée de sens dans le 
monde païen, pour annoncer la venue du Fils de Dieu. Comme si Jean introduisait son évangile 
par un propos de ce genre : « Ce Logos que vous vénérez comme étant à l’origine du monde et la 
clé pour pénétrer au cœur du mystère de la vie et de tout ce qui existe, eh bien! c’est de lui dont il 
va être question dans mon livre. Mais attention ! Ce Logos n’est pas une théorie métaphysique ou 
une abstraction philosophique, c’est une personne : ‘La Parole a été faite chair.’ J’en suis le 
témoin, car je l’ai vu, je l’ai entendu, je l’ai suivi. Ce Jésus dont vous allez lire l’histoire est bien 
plus qu’un rabbi palestinien ! C’est en lui que le mystère du cosmos est dévoilé, que le Dieu 
éternel et inconnu est révélé. Sa vie a une portée universelle et vous concerne personnellement : 
écoutez-la ! » 
 



 22 

Le Logos, terme de prédilection des auteurs de l’Antiquité chrétienne 
Le terme de Logos (Parole) pour désigner le Christ n’est pas fréquent dans le Nouveau 
Testament. Dès le deuxième siècle de notre ère, les auteurs chrétiens entreprirent l’évangélisation 
des intellectuels païens par leurs écrits. Or, chez ces Pères Apologistes, le titre de prédilection 
pour désigner Jésus-Christ est précisément le Logos – le prologue de Jean ne leur donnait-il pas le 
feu vert pour cela ? Ils savaient que ce terme rencontrerait un écho chez leurs lecteurs, et qu’il 
était chargé d’une valeur éminemment positive.  
 Cette démarche apologétique n’était pas sans risque – celui d’une hellénisation de la foi 
chrétienne – mais c’était un moyen efficace pour rendre intelligible la personne de Jésus-Christ à 
ceux qui n’avaient pas bénéficié de la longue préparation de l’Ancienne Alliance. Le risque valait 
la peine d’être couru pour « désenclaver » la foi chrétienne – c’est-à-dire la dégager des étroites 
limites de la religion juive et démontrer sa pertinence universelle. 
 Ne nous manque-t-il pas aujourd’hui l’audace de nous emparer plus résolument des 
valeurs – voire même des mythes ! – qui fascinent nos contemporains, pour leur donner enfin un 
véritable contenu : Jésus-Christ ? Le Progrès, la Science, la Justice, la Paix, la Liberté... L’apôtre 
Paul écrivait : « En Christ sont cachés tous les trésors de la sagesse et de la connaissance. 
(...) Nous avons tout pleinement en Christ » (Col 2.3,10). Peut-être notre souci de maintenir 
l’orthodoxie et notre peur du syncrétisme nous rendent-ils frileux. Nous sommes plus enclins à 
marquer les différences qu’à jeter des ponts – ce qui ne facilite pas le passage aux adeptes 
d’autres religions ou idéologies. 
 En même temps, il faut souligner que Jésus n’est pas une « donnée » malléable à souhait 
et se coulant sans autre dans un moule païen, antique ou moderne ! Ce qu’il investit, il le purifie 
et le transforme profondément, il le fait même éclater. Ainsi, le Logos des Grecs appartenait au 
monde des idées – immatériel, intemporel, infini. Il était impensable que le Logos devienne chair, 
prenant une forme physique, limitée. Et pourtant, dit Jean, « la Parole est devenue chair ; elle a 
fait sa demeure parmi nous » (Jn 1.14). 
 
Racine hébraïque 
En réalité, empruntant aux Grecs le terme logos, le juif Jean en modifie profondément le sens en 
lui attribuant une signification enracinée dans l’Ancien Testament. Le mot logos, qui veut dire 
« raison » ou « parole », doit se comprendre à partir des termes hébraïques hokhma, sagesse, et 
dabar, parole. Bornons-nous à quelques remarques sur le terme dabar. 

Dans l’Ancien Testament, la parole, tout comme la sagesse, est souvent personnifiée. Le 
Psaume 147 (v.15) dit : « La parole [de Dieu] court avec rapidité. » Lorsque nous lisons chez les 
prophètes l’expression « La parole de Dieu fut adressée à » [Jérémie, ou tout autre prophète], la 
traduction littérale est : « La parole de Dieu s’adressa à... » Personnifiée, la parole divine agit. 
Ésaïe la compare à la pluie et à la neige qui descendent des cieux pour féconder la terre et donner 
leur nourriture aux hommes, puis il poursuit : « Ainsi en est-il [dit le Seigneur] de ma parole qui 
sort de ma bouche : elle ne revient pas à moi sans effet, sans avoir fait ce que je désire, sans avoir 
réalisé ce pour quoi je l’ai envoyée » (Es 55.10). En fait, le mot dabar, s’il signifie parole, 
signifie aussi action. Le titre des livres des Chroniques, par exemple, est, en hébreu, Dibrê [forme 
plurielle de dabar] yamim, ce qui veut dire « les paroles des jours » ou « les actes des jours », 
donc les Annales, d’où la traduction : « Les Chroniques ». 
 Ainsi la Parole de Dieu ne se réduit pas à un discours. En Dieu, il n’y a pas de conflit 
entre le dire et le faire. Au contraire, sa parole est action, elle est suivie d’effet, tout comme ses 
actions sont parlantes, révélatrices de sa personne. Le récit de la création le prouve : « Dieu dit : 
qu’il y ait de la lumière ! Et il y eut de la lumière » (Gn 1.3, etc.). Le Psaume 33 (v. 6 et 9) dit : 
« C’est par la parole du Seigneur que le ciel a été fait. Car il dit et la chose arrive ; il ordonne et 
elle est là. » 



 23 

 
Continuité entre Création et Rédemption 
Quand le Nouveau Testament nomme Jésus-Christ « la Parole de Dieu », il nous fait prendre 
conscience de sa préexistence auprès de Dieu et de son rôle actif dans la création de l’Univers. 
Cela peut nous paraître surprenant : une compréhension quelque peu approximative de la doctrine 
de la Trinité nous incite à répartir les tâches entre le Père, le Fils et le Saint-Esprit, celle de la 
création étant l’apanage du Père, alors que la rédemption serait celle du Fils. Mais Paul confirme 
le prologue de Jean en écrivant : « C’est en lui [Christ] que tout a été créé dans les cieux et sur la 
terre, le visible et l’invisible (...) ; tout a été créé par lui et pour lui ; lui, il est avant tout, et c’est 
en lui que tout se tient » (Col 1.16-17).  

Préexistence éternelle et rôle d’agent dans la création : à Bethléem, la nuit de Noël, la 
seconde personne de la Trinité n’a pas surgi du néant lorsque Marie l’a enfanté ! Il était de toute 
éternité : « Jésus leur dit : Amen, amen, je vous le dis, avant qu’Abraham vienne à l’existence, 
moi, je suis » (Jn 8.58). L’enseignement concernant l’existence du Fils auprès du Père avant la 
création du monde – et à plus forte raison avant l’incarnation – est une des affirmations-clés 
concernant la divinité de Jésus-Christ. 
 Ainsi, en la Parole de Dieu faite chair, se manifeste une continuité, une profonde unité 
entre la création et la rédemption, que nous envisageons trop souvent comme deux réalités 
étrangères l’une à l’autre. Le rôle du Fils dans la création du monde nous fait prendre conscience 
de l’extraordinaire puissance mise en œuvre pour notre salut, puisque c’est celle du Créateur des 
cieux et de la terre (la rédemption n’a rien d’un replâtrage partiel improvisé !). De même, nous 
discernons l’extraordinaire projet d’amour qui se trouve au fondement de tout l’univers, puisque 
Celui qui, dès les origines, a appelé toutes choses à l’existence est aussi Celui qui nous a aimés et 
a livré sa vie pour nous. Et c’est encore lui, la Parole de Dieu, qui sera triomphante à la fin des 
temps, comme nous le révèle Apocalypse 19. 
 
Dieu entre en relation avec l’homme 
En Jésus-Christ, Dieu parle ! Contrairement aux idoles qui « ont une bouche et ne parlent pas » 
(Ps 115.5), Dieu communique, entre en relation. Il se donne à connaître, il se révèle, tant par des 
oracles que par des actes. La parole est le moyen de communication par excellence. Mais Dieu, 
par sa Parole, fait plus que communiquer : il se communique. Dans l’Ancien Testament déjà, il y 
a souvent confusion entre l’ange de l’Eternel – c’est-à-dire son porte-parole – et l’Eternel lui-
même (Gn 18 ; Ex 3.; Jg 6). A plus forte raison dans l’Évangile : « La Parole était auprès de Dieu 
[en grec pros, tournée vers], la Parole était Dieu » (Jn 1.1). Le Fils qui va s’incarner en Jésus de 
Nazareth était totalement Dieu (la Parole était Dieu), sans être la totalité de Dieu (la Parole était 
auprès de Dieu).  
 Jésus n’est pas seulement un homme parlant de la part de Dieu, comme le ferait un 
prophète. Il est la Parole même de Dieu : Dieu venu en personne se faire connaître à ses créatures 
et agir en leur faveur, leur donner lumière et vie (v.4). Jésus-la Parole fait bien plus que nous 
expliquer qui est Dieu en le décrivant ou le définissant. Il est Dieu parmi nous, Emmanuel. Le 
pouvoir créateur de la Parole divine ne s’est pas manifesté uniquement « au commencement » : 
« Si quelqu’un est dans le Christ, c’est une création nouvelle » (2 Co 5.17). 
 L’usage du terme Logos pour désigner le Christ n’est par fréquent dans le Nouveau 
Testament. Il s’agit cependant d’un terme porteur d’une vérité importante pour notre foi. 
Personne n’a jamais vu Dieu, personne ne peut le voir et vivre. Celui que « le ciel et le ciel du 
ciel ne peuvent contenir » (1 R 8.27) échappe à notre compréhension limitée. Sans doute, la 
splendeur de la création nous donne une intuition de sa grandeur : « Le ciel raconte la gloire de 
Dieu, la voûte céleste dit l’œuvre de ses mains (...) [Mais] ce n’est pas un langage, ce ne sont pas 
des paroles, on n’entend pas leur voix » (Ps 19.1, 4). Bien plus, Dieu « autrefois, à bien des 



 24 

reprises et de bien des manières, a parlé aux pères par les prophètes » (Hé 1.1). Mais (poursuit 
l’épître aux Hébreux) « Dieu nous a parlé, en ces jours qui sont les derniers, par un Fils » (Hé 
1.2). Ces jours sont les derniers. Effectivement, cette Parole est dernière : que voulez que Dieu 
puisse dire de plus, quand sa Parole s’est elle-même faite l’un de nous, pour nous faire connaître 
non seulement sa pensée, ou sa manière d’agir, mais sa personne elle-même ? Tout ce qu’il est 
possible à nos esprits limités de comprendre au sujet de Dieu nous est révélé en Christ. 
 Dès lors la Parole écrite de Dieu, la Bible, Ancien et Nouveau Testament, nous est donnée 
comme le témoignage rendu à la Parole faite chair en Jésus de Nazareth, le Christ de Dieu. 
« Vous sondez les Ecritures parce que vous, vous pensez avoir en elles la vie éternelle : or ce sont 
elles-mêmes qui me rendent témoignage » (Jn 5.39). Si Jésus peut dire cela aux Juifs à propos de 
l’Ancien Testament, c’est évidemment plus vrai encore du Nouveau Testament, pour l’Eglise et 
pour chacun de nous.  
 
5.2 « Jésus-Christ est Seigneur à la gloire de Dieu le Père » 
Le terme « Seigneur » se dit en grec Kyrios. Dans le monde hellénistique, il peut avoir un usage 
profane et être pris dans un sens courant qui équivaut à une simple formule de politesse pour 
désigner le maître de maison, le chef de famille. Dans ce cas, il signifie simplement 
« Monsieur », ou « Maître » (et, au féminin, Kuria : Madame, cf. 2 Jn v.1). Le Nouveau 
Testament atteste cet usage. Ainsi, selon Jean 12.21 des Grecs s’adressent à Philippe, le disciple 
de Jésus en lui disant kyriè – certaines versions ont traduit « Monsieur », ce qui est logique. Ce 
même usage profane se retrouve au début de la conversation entre Jésus et la femme samaritaine. 
Il serait naturel de traduire : « Monsieur, lui dit-elle, vous n’avez rien pour puiser » (Jn 4.11). 
Quant au geôlier de Philippes, il s’adresse à Paul et à Silas en commençant par ces mots : kyrioï, 
« Messieurs ! » (Ac 16.30). 
 Kyrios désigne plus précisément celui qui détient une autorité légitime, politique (un 
dirigeant, à quelque niveau que ce soit), ou sociale : le maître d’un esclave (cf. Lc 12.36-37 ou Ep 
6.5,9). 
 Le terme a en outre un usage religieux et désigne les divinités. Dans les religions 
orientales pratiquées en Syrie ou en Egypte, dieux et déesses – Sérapis, Isis, Osiris – sont appelés 
Kyrios et kyria. Paul fait une mention de cet usage dans 1 Co 8.5 : « Il existe plusieurs dieux et 
plusieurs kyrioï. » La confession de foi qui suit est une prise de position sans équivoque contre le 
polythéisme et toute forme de syncrétisme religieux, et affirme la divinité de Jésus-Christ : 
« Pour nous, il n’y a qu’un seul Dieu, le Père, de qui viennent toutes choses et pour qui nous 
sommes, et un seul Kyrios, Jésus-Christ, par qui sont toutes choses et par qui nous sommes. » 
 Dans l’Empire romain, on appelait l’empereur Kyrios (ex. : Ac 25.26). Au cours du 
premier siècle de notre ère, sans doute sous l’influence de l’Orient, on se mit à considérer les 
empereurs comme des dieux. Dans un empire devenu immense, le culte de l’empereur était 
considéré comme un puissant ciment d’unité entre des peuples très disparates. Dire de l’empereur 
qu’il est Kyrios, c’était une façon d’affirmer sa divinité. Dès lors, la confession chrétienne 
exclusive : « Jésus-Christ est Seigneur » était interprétée comme une prise de position politique 
lourde de conséquences, pouvant entraîner pour ceux qui la professaient l’accusation de rébellion 
contre l’autorité impériale. Ce fut souvent le prétexte, sinon la cause, de persécutions, car un 
chrétien ne pouvait dire : « César est seigneur » s’il professait que « Jésus est Seigneur ». Cette 
confession du Christ-Seigneur impliquait une soumission sans partage de la part des croyants à 
Celui qui avait donné sa vie pour leur salut et régnait auprès du Père, et elle en a conduit des 
multitudes au bûcher. C’est une preuve irréfutable de la foi des premiers chrétiens en la divinité 
de Jésus-Christ. Mais un argument biblique tout aussi clair s’y ajoute. 
 
Seigneur et Yahvé 



 25 

Il faut examiner la portée du titre Kyrios-Seigneur à partir des données de l’Ancien Testament. 
En effet, on rencontre le terme Kyrios, pour désigner Dieu, plus de mille fois dans la version des 
Septante (traduction grecque de l’Ancien Testament reconnue officiellement dans le judaïsme 
dès le IIe siècle avant Jésus-Christ). Les traducteurs de la Septante avaient choisi Kyrios pour 
traduire Adonaï, terme hébreu signifiant « Seigneur ». Les Juifs en effet, par respect pour le Nom 
très saint de Yahvé1, ne le prononçaient pas en lisant les Ecritures, mais le remplaçaient par 
Adonaï. En recourant au mot Kyrios, la Septante traduisait donc le nom propre que le peuple élu 
attribuait au Créateur des cieux et de la terre et qui avait fait alliance avec lui : Adonaï Yahvé.  
 Le Nouveau Testament se conforme à cet usage. En effet, lorsque Jésus cite lui-même le 
fameux Shema Israel : « Ecoute, Israël » (Mc 12.29), parole solennelle du culte d’Israël, il dit (du 
moins c’est ainsi que Marc traduit ses propos en grec) : « Ecoute Israël, le Kyrios notre Dieu est 
le Kyrios un [ou unique]. » Or le texte hébreu s’exprime ainsi : « Yahvé notre Dieu, Yahvé est 
un » (Dt 6.4-5). 
 Ces précisions d’ordre linguistique pourront paraître superflues à certains, mais elles ont 
une grande portée doctrinale : Jésus, entièrement soumis à son Père et scrupuleusement déterminé 
à respecter l’intégralité des Ecritures (Mt 5.17-19), a clairement endossé le nom réservé au 
Seigneur Dieu. Pour les auteurs bibliques, le titre de Kyrios attribué à Jésus-Christ affirme sa 
divinité. Or ils étaient des croyants d’origine juive n’ayant pas rejeté leur judaïsme – la plus 
strictement monothéiste parmi les religions de l’Antiquité. 
 Il est frappant, déjà, de s’arrêter un instant sur la citation d’Esaïe 40 (v.3) dans la bouche 
de Jean-Baptiste (Jn 1.23) : « Aplanissez le chemin du Seigneur » dit-il en évoquant son propre 
rôle à l’égard de Jésus. Or Esaïe dit : « Préparez au désert le chemin de Yahvé [Kyrios, dans la 
version des Septante], aplanissez dans les lieux arides une route pour notre Dieu. » D’emblée 
donc, le précurseur sait, et proclame, que Jésus est le Seigneur-Dieu. D’autres exemples 
pourraient être cités à partir des épîtres (par ex. Héb 1.10 citant le Psaume 102, v. 26 ; Romains 
10.13 citant Joël 3.5, ou encore Philippiens 2.10 citant Esaïe 45.22b-23). 
 Ainsi, même si le terme « Seigneur » ne peut être pris dans son sens théologique le plus 
fort chaque fois qu’il apparaît dans le Nouveau Testament, il est, à de nombreuses reprises, le 
titre qui affirme de la façon la plus explicite sa divinité. « Mon Seigneur, mon Dieu », dit Thomas 
placé devant l’évidence que le Crucifié a vaincu la mort (Jn 20.28). « Dieu l’a souverainement 
élevé et lui a accordé le nom qui est au-dessus de tout nom … afin que toute langue reconnaisse 
que Jésus-Christ est le Seigneur » (Ph 2.9-11). 
 
Il est notre Seigneur 
Lorsque l’apôtre Paul utilise le terme « Seigneur », ce n’est pas forcément dans une intention 
théologique déterminée. C’est sa façon la plus spontanée de parler de Celui qui agit aujourd’hui 
et qui règne sur l’Eglise et dans la vie du croyant. « Réjouissez-vous dans le Seigneur ! » (Ph 
3.1) ; « Si nous vivons, nous vivons pour le Seigneur ; et si nous mourons, nous mourons pour le 
Seigneur » (Rm 14.8) ; « Tychique, qui est, dans le Seigneur, le frère bien-aimé… » (Col 4.7). 
C’est par dizaines que de telles citations pourraient être ajoutées. Elles expriment au mieux la 
relation actuelle des chrétiens avec Jésus-Christ par le Saint-Esprit, cet autre Lui-même qui le 
rend présent dans le temps d’après l’Ascension. C’est le titre par lequel nous confessons notre foi 
dans sa position tant à la droite du Père que dans son Eglise et dans le cœur du croyant. C’est 
pourquoi il n’est pas surprenant que le titre « Seigneur » soit le plus fréquemment usité dans nos 

                                                
1 Yahvé est traduit dans certaines versions françaises (depuis Olivétan) par « l’Eternel », dans d’autres par « le Seigneur » (ou, en 
majuscules, « le SEIGNEUR »). D’autres enfin conservent « Yahvé » (ou le tétragramme YHWH), faute de trouver une traduction 
apte à rendre le sens mystérieux du Nom saint.  



 26 

prières (il est probable qu’il désigne alors, implicitement, le Dieu trinitaire, sans distinction 
particulière entre ses trois Personnes). 
 Or la fréquence même de cet usage peut devenir un piège, et trop de prières entendues 
dans nos cultes et réunions, avec des “ Seigneur ” dans toutes les phrases, banalisent ce titre saint 
au point d’en faire un tic de langage fatiguant pour le reste de l’assemblée... Il faut écouter 
l’avertissement de Jésus lui-même : « Pourquoi m’appelez-vous : Seigneur ! Seigneur ! et ne 
faites-vous pas ce que je dis ? » (Lc 6.46 ; Mt 7.21). Le terme Kyrios, celui par lequel l’esclave 
s’adressait à son maître, implique notre obéissance inconditionnelle. Nous ne pouvons pas servir 
deux maîtres (Jésus dit, littéralement : « Personne ne peut être l’esclave de deux kyrioï » (Mt 
6.24). Confesser Jésus Seigneur, c’est proclamer sa divinité. C’est aussi reconnaître son autorité 
sur tous les domaines de nos vies, et pas seulement sur le plan « religieux ». 
 
Le Seigneur qui nous libère 
Quand nous confessons « Jésus-Christ est Seigneur », nous le faisons face à toutes les autres 
prétendues seigneuries, à tous les déterminismes qui écrasent l’homme – psychologiques, 
héréditaires, sociaux ; face à tous les pouvoirs humains qui nous manipulent et revendiquent 
notre obédience – politiques, idéologiques, économiques ; face à tous les pouvoirs spirituels et 
aux puissances occultes et religieuses qui font le siège de l’âme humaine. Même face aux 
serviteurs de Dieu tentés de manipuler les fidèles (abus spirituels). 
 Car la seigneurie du Christ, en faisant de nous ses esclaves, nous procure une immense 
libération ! Parce que « nous sommes au Seigneur » (Rm 14.8), aucun autre seigneur, aucun de 
ces tyrans usurpateurs ne peuvent faire valoir leurs droits sur notre vie. Il est notre chef de 
famille, notre patron, notre pape (disait Luther) ! Il est notre roi et notre empereur. Mais 
souvenons-nous que dans l’ordre du royaume de Dieu, les valeurs ne sont pas les mêmes que 
dans ce monde-ci, les termes prennent même un sens paradoxal, ou plutôt sont enfin chargés de 
leur authentique signification. Le Seigneur n’est pas un dictateur, son pouvoir n’est pas 
oppressif : « Venez à moi, vous tous qui peinez sous la charge... ; car je suis doux et humble de 
cœur, et vous trouverez le repos » (Mt 11.28-30). Il est le Seigneur-serviteur : « Vous, vous 
m’appelez Maître et Seigneur, et vous avez raison, car je le suis. Si donc je vous ai lavé les pieds, 
moi le Seigneur et le Maître... » (Jn 13.13-14). 
 Ainsi, lorsque nous proclamons « Jésus est Seigneur », nous faisons allégeance à son 
pouvoir suprême, nous affirmons la défaite de toute domination, de toute autorité, dans le ciel et 
sur la terre, et nous attendons avec assurance la manifestation de son règne divin. « Le Seigneur 
est proche » (Ph 4.5) – proximité dans le temps et dans l’espace. Et c’est pourquoi nous sommes 
réellement libres ! 
 La liberté nous est offerte d’envisager notre présent et notre avenir sous l’éclairage du 
cantique de Philippiens 2 : « Dieu a souverainement élevé [celui qui s’est fait serviteur, obéissant 
jusqu’à la mort de la croix], et lui a accordé le nom au-dessus de tout nom, pour qu’au nom de 
Jésus tout genou fléchisse dans les cieux, sur la terre et sous la terre, et que toute langue 
reconnaisse que Jésus-Christ est le Kyrios, à la gloire de Dieu, le Père » (v. 9-11). 
 Lorsque nous prenons au sérieux la portée de ce titre et confessons « Jésus-Christ est 
SEIGNEUR », nous recevons aussi l’assurance de sa présence en nous : « Personne ne peut dire : 
Jésus est le Seigneur ! sinon par l’Esprit-Saint » (1 Co 12.3). 
 
5.3 « Voici l’Agneau de Dieu » 
Parmi les divers noms et titres donnés à Jésus-Christ dans le premier chapitre de l’évangile de 
Jean, celui d’Agneau de Dieu revêt une importance particulière, car il est répété à deux reprises 
par celui que Dieu a suscité pour annoncer et préparer la venue de son Fils, Jean-Baptiste (Jn 
1.29, 36). 



 27 

 
Un agneau sans défaut et sans taches 
Comme c’est le cas pour la plupart des titres christologiques, celui-ci interprète la personne et 
l’œuvre du Christ à partir de l’Ancien Testament. On sait l’importance de l’agneau parmi les 
animaux que les Israélites devaient offrir pour leurs innombrables sacrifices. Voyez par exemple, 
Lv 4.32 ; 5.6 ; 14.12 ; Nb 6.12... Or il s’agit, dans ces quatre textes, du « sacrifice de 
culpabilité ». L’agneau, symbole d’innocence et de douceur sans défense, était mis à mort pour 
une faute qui n’était pas la sienne. Son caractère était rituellement pur et « moralement » (si on 
ose s’exprimer ainsi pour un animal !) inoffensif : c’était à cause de la culpabilité d’un autre, que 
cet animal était sacrifié ; il se substituait à celui qui l’offrait pour subir la sanction encourue par 
ce péché. Son immolation mettait donc en évidence à la fois la conséquence du péché, c’est-à-
dire la mort, et la miséricorde de Dieu qui, acceptant cette substitution, signifiait qu’il voulait 
détruire le péché et pardonner au pécheur.  
 Entendant Jean-Baptiste désigner Jésus comme « l’Agneau de Dieu qui ôte le péché », les 
Juifs durent immédiatement faire la relation avec les sacrifices d’expiation. Mais Jean précise : 
« Voici l’Agneau de Dieu. » Non pas un parmi les milliers offerts chaque année, mais l’unique, le 
véritable, celui dont tous les autres ne pouvaient qu’être des préfigurations. Et c’était l’Agneau de 
Dieu, fourni par Lui et non par l’homme, tout comme le bélier prenant la place d’Isaac pour être 
immolé sur l’autel dressé par Abraham au mont Morija (Gn 22). 
 Cet Agneau, dit Jean-Baptiste, « ôte le péché du monde ». Le verbe signifie enlever, 
effacer. On le retrouve dans 1 Jn 3.5 : « Il s’est manifesté, lui [le Seigneur], pour enlever les 
péchés. » C’est sans doute au moment du baptême de Jésus que Jean l’a désigné comme Agneau 
de Dieu. Or, de ce baptême, signe de repentance, Jésus n’avait nul besoin, lui qui était sans péché. 
Mais en passant par ce rite, il dit vouloir « accomplir toute justice » (Mt 3.15), en anticipation de 
la Croix où il portera réellement sur lui le péché du monde. « Celui qui n’a pas connu le péché, il 
l’a fait pour nous péché, afin qu’en lui nous devenions justice de Dieu » (2 Co 5.21). Loin de se 
dissocier de la condition humaine déchue au nom de sa pureté, il s’en rend solidaire jusque dans 
ses conséquences extrêmes. Il est réellement l’Agneau de Dieu, pur et sans taches, qui endosse le 
péché du monde en versant son sang. Notre prochain paragraphe traitera du Serviteur du 
Seigneur, figure que développe particulièrement le chapitre 53 d’Esaïe. On peut supposer que 
Jean-Baptiste avait le thème du Serviteur souffrant présent à l’esprit lorsqu’il s’est trouvé devant 
Jésus, et que le terme araméen qu’il a probablement utilisé était talya, qu’on traduit par 
« agneau », mais aussi par « garçon, serviteur ». 
 
L’agneau de la Pâque 
Pour les Juifs, l’agneau, c’est aussi et surtout l’agneau de la Pâque, celui dont le sang, répandu 
sur le cadre de la porte des cases des Hébreux esclaves en Egypte, avait marqué leur appartenance 
au peuple de l’alliance au jour du jugement, les protégeant de la mort et leur ouvrant le chemin de 
la liberté vers la terre promise (Ex 12.5-6,13). Année après année, siècle après siècle, cet agneau 
était consommé dans les familles juives en mémoire de cet événement fondateur, comme une 
prise de conscience que la délivrance reçue par les pères dans un lointain passé, vécue en leur 
propre temps, était attendue avec espérance. Jésus, partageant sa dernière Pâque avec ses 
disciples dans la chambre haute, s’est lui-même identifié à cet agneau offert en sacrifice dont le 
sang répandu brise les chaînes de l’esclavage, scelle une alliance nouvelle, ôte les péchés et met 
en route vers le Royaume éternel (Mt 26.26-28). 
 
Gloire à l’Agneau immolé 
L’appellation « Agneau » ne se retrouve plus dans la suite l’évangile de Jean, ni dans les 
évangiles synoptiques.  



 28 

 Par contre, il saute aux yeux que l’Agneau est le titre de prédilection du livre de 
l’Apocalypse pour désigner le Christ glorifié. On le rencontre à plus de vingt reprises. Il est 
question du sang de l’Agneau (7.14 ; 12.11), de l’Agneau immolé (5.12 ; 13.8). Mais 
paradoxalement, compte tenu de la fragilité et de la douceur qu’évoque le caractère de cet animal, 
c’est le plus souvent le triomphe et la gloire qui sont associés à cette figure du Christ. Ainsi : « Ils 
disaient d’une voix forte : l’agneau qui a été immolé est digne de recevoir puissance, richesse, 
sagesse, force, honneur, gloire et bénédiction. (...) A celui qui est sur le trône et à l’agneau, la 
bénédiction, l’honneur, la gloire et le pouvoir à tout jamais ! » (Ap 5.12-13 – sans doute la 
doxologie la plus majestueuse de toute la Bible). L’achèvement de l’histoire du monde est 
évoqué au travers de l’image des noces de l’Agneau (19.7,9). Mais le plus surprenant est 
Apocalypse 6.16 : « Ils disaient aux montagnes et aux rochers : Tombez sur nous, cachez-nous de 
celui qui est assis sur le trône, et de la colère de l’agneau. » Difficile d’imaginer un agneau en 
colère ! L’Apocalypse veut frapper de saisissement le lecteur en « jouant » de la sorte avec les 
symboles. Cette scène du chapitre 6 est reliée à l’ouverture des six premiers sceaux. Or au début 
du chapitre précédent, nous apprenons que Jean a pleuré en constatant que nul n’avait été trouvé 
digne d’ouvrir le livre et ses sept sceaux, mais qu’il lui fut répondu (v.5) : « Ne pleure pas ; le 
lion de la tribu de Juda peut ouvrir le livre et ses sept sceaux. » Puis, au début du chapitre 6, nous 
lisons ces mots : « Je regardai quand l’Agneau ouvrit un des sept sceaux » (v.1). Notre Seigneur 
est donc à la fois le Lion et l’Agneau, deux créatures aux caractères notoirement incompatibles ! 
Dès lors, le Lion de Juda de l’Apocalypse n’est pas un tyran terrifiant et sanguinaire, mais 
accomplit sa mission en prenant la figure d’un Agneau mené à la boucherie !  
 
Renversement de l’échelle des valeurs 
 Ainsi, le Vainqueur qui triomphe en anéantissant la puissance du mal et règne avec Dieu 
éternellement sur la nouvelle création, est présenté sous les traits de celui qui est venu sur la terre 
dans l’abaissement et la faiblesse, livré sans résistance à la torture et à la mort. « Semblable à 
l’agneau qu’on mène à la boucherie, à une brebis muette devant ceux qui la tondent : il n’a pas 
ouvert la bouche » (Es 53.7). Celui qui est notre Juge, est celui qui a subi le jugement à notre 
place. C’est par l’immense faiblesse de la Croix qu’il a vaincu la puissance de rébellion contre 
Dieu, et la mort elle-même (Hé 2.9,14 ; Col 2.15). « Or nous, nous proclamons un Christ crucifié, 
cause de chute pour les Juifs et folie pour les non-Juifs ; mais pour eux qui sont appelés, Juifs et 
Grecs, un Christ qui est la puissance de Dieu et la sagesse de Dieu. Car la folie de Dieu est plus 
sage que les humains, et la faiblesse de Dieu est plus forte que les humains » (1 Co 1.23-25).  

Heureux bouleversement total des valeurs ! Car il n’est pas difficile de voir où nous 
conduisent la puissance et la sagesse selon ce monde. Notre espérance, c’est qu’il existe une 
sagesse différente et une puissance différente. Un triomphe, non par l’écrasement de l’autre, mais 
par son relèvement, une puissance qui ne se nourrit pas de l’affaiblissement d’autrui, mais qui le 
rend fort à son tour. Quand nous confessons le Dieu Tout-Puissant, ce serait gravement errer que 
de projeter sur lui ce que nous pourrions concevoir sous ce terme à partir de ce que nous voyons 
chez les puissants de ce monde. Le Dieu révélé en Jésus-Christ est certes tout puissant, mais non 
à la manière d’un Jupiter ou d’un empereur conquérant, qu’il se nomme Alexandre le Grand, 
Jules César, Gengis Khan ou Napoléon !  

*** 
Au cours des siècles, l’image de l’Agneau semble avoir eu une place plus importante dans l’art 
chrétien que dans les écrits théologiques. Elle a eu cependant un fort impact en Allemagne au 
XVIIIe siècle, dans les milieux liés au réveil piétiste, plus particulièrement dans le mouvement 
morave – parfois il est vrai avec une certaine exagération sentimentale due au romantisme 
ambiant. Néanmoins, le courage extraordinaire des missionnaires moraves s’en allant, au péril de 
leur vie, porter la bonne nouvelle de l’amour de Dieu aux populations les plus méprisées de la 



 29 

terre prouve qu’une saine « théologie de l’Agneau », loin de pousser à la mièvrerie émotionnelle 
et au repli sur des états d’âme individuels, développe le sens du don de soi pour le salut des 
autres. De cet attachement des moraves à la figure de l’Agneau de Dieu, il reste un témoignage 
vivant et précieux au travers de nombreux cantiques que le Réveil du XIXe siècle a repris pour les 
conserver jusqu’à... récemment. 
 Dans notre société urbanisée, l’image de l’agneau est étrangère, voire étrange. Plus 
encore : alors que les gens sont dans une ignorance complète des thèmes principaux de l’Ancien 
Testament, parler du « sang de l’Agneau immolé qui nous lave de nos péchés et nous rend plus 
blancs que la neige » est un langage qui ne communique pas – c’est le moins qu’on puisse dire ! – 
même si nous croyons exprimer beaucoup. Il nous faut rechercher la sagesse des apôtres qui ont 
choisi des termes aptes à susciter un écho chez leurs auditeurs étrangers au langage biblique. 
L’Esprit Saint leur a donné de le faire sans vider l’Evangile de sa substance. L’enjeu pour nous 
aujourd’hui, c’est de pouvoir partager de façon intelligible la richesse contenue dans ce message : 
« Voici l’Agneau de Dieu, qui ôte le péché du monde. » Or le jour de la Pentecôte, ce sont les 
apôtres qui ont parlé les langues multiples de leurs auditeurs étrangers, et non les étrangers qui 
ont appris l’araméen ! De même avons-nous à fournir nous-mêmes un effort de traduction, et 
surtout à demander au Saint-Esprit de nous équiper pour communiquer la vérité éternelle dans un 
langage qui parle à nos contemporains. 
 
 
5.4 Le serviteur de l’Eternel 
« Le Fils de l’homme n’est pas venu pour se faire servir, mais pour servir et donner sa vie en 
rançon pour une multitude » (Mc 10.45). 

Si on évaluait l’importance d’un titre christologique à la fréquence de sa présence dans les 
Ecritures, on serait enclin à ne pas s’arrêter longuement sur l’expression « le Serviteur de 
l’Eternel » (en hébreu : Ebed Yahvé). En ce qui concerne l’Ancien Testament, on ne la rencontre 
que dans les quatre passages du livre d’Esaïe connus sous le nom de « cantiques du Serviteur2 », 
et les mentions explicites de ce titre pour désigner Jésus dans le Nouveau Testament sont assez 
rares. Ce n’est pas non plus un terme qui a connu un usage courant au cours de l’histoire de 
l’Eglise, sinon parmi les premiers auteurs chrétiens non canoniques. Et pourtant, le contenu de 
cette expression est fondamental pour notre compréhension de l’œuvre accomplie par le Christ 
pour notre salut. 
 Il aurait été possible de regrouper dans un même paragraphe les données relatives à 
l’« Agneau de Dieu » et au « Serviteur de l’Eternel », car ils présentent deux aspects quasi 
identiques du ministère du Sauveur : sa souffrance expiatoire en faveur de l’homme pécheur. 
L’Agneau de Dieu se réfère au rituel et aux fêtes d’Israël dans un contexte sacerdotal, alors que 
les cantiques du Serviteur du Seigneur appartiennent au message prophétique. Mais l’image de 
l’agneau immolé apparaît dans le texte le plus complet décrivant le Serviteur du Seigneur, Esaïe 
53 : « Semblable à un agneau mené à l’abattoir, tout comme la brebis muette devant ceux qui la 
tondent, il n’a pas dit un mot » (v. 7). 
 
Qui donc est ce Serviteur ? 
Cette figure vétéro-testamentaire du Serviteur de l’Eternel a été l’un des points chauds de la 
controverse entre juifs et chrétiens au cours des premiers siècles de l’ère chrétienne3. La question 
posée à Philippe par le ministre éthiopien lisant Esaïe 53, a été mille fois débattue avec passion : 
                                                
2 Es 42.1-9 ; 49.1-6 ; 50.1-11 ; 52.13-53.12. 
3 En particulier le Dialogue avec le Juif Tryphon, de Justin Martyr (mort vers l’an 165), ou, au 3ème siècle, le Contre Celse 
d’Origène (1.55). Michael Green dans L’Evangélisation dans l’Eglise primitive (Ed. Groupes Missionnaires et Emmaüs, Lavigny 
et St-Légier, 1981) présente un tour d’horizon de la question (voir p. 88ss). 



 30 

« De qui le prophète dit-il cela ? De lui-même ou de quelqu’un d’autre ? » (Ac 8.34). Le traité 
Dialogue avec le Juif Tryphon de Justin Martyr (vers 150 ap. J.-C.) tourne essentiellement autour 
de cette question. 
 « Qui est le Serviteur ? Le Serviteur n’est pas la simple représentation littéraire d’Israël, 
ou de son élite, car il a une mission à son égard (49.6) et les contrastes sont aigus ; il est bien 
Israël (49.3), mais dans ce sens qu’il remplit lui seul la vocation qu’Israël a trahie, qu’il est lui 
seul le Reste du reste »4. Cependant, à la différence du Messie – lui aussi chargé du 
rétablissement de l’alliance – le Serviteur le fait au travers d’un chemin d’abaissement. Méconnu 
et rejeté, il n’aura rien d’un roi conquérant : « Il ne criera pas, il n’élèvera pas la voix, il ne se fera 
pas entendre dans les rues. Il ne brisera pas le roseau qui ploie, il n’éteindra pas la mèche qui 
vacille » (Es 42.2-3). De même : « J’ai livré mon dos à ceux qui me frappaient et mes joues à 
ceux qui m’arrachaient la barbe ; je n’ai pas dérobé mon visage aux outrages et aux crachats » 
(Es 50.6). Et pourtant sa mission ne sera pas un échec ! Bien au contraire : « Il ne vacillera pas, il 
ne ploiera pas, jusqu’à ce qu’il ait établi l’équité sur la terre » (50.4). L’œuvre du Serviteur sera 
celle qu’on attend du Messie, mais au moyen de la voie paradoxale de la souffrance, et non de la 
suprématie militaire. 
 
Les miracles et la Croix 
La théologie et la prédication chrétiennes, dès les origines et tout au long de l’histoire, se sont 
particulièrement fondées sur le dernier cantique du Serviteur pour interpréter le sens de la Croix. 
On nomme parfois Esaïe 53 le « cinquième évangile », et ce texte est considéré comme la 
prophétie vétérotestamentaire la plus évidente concernant Jésus-Christ crucifié. Avec raison ! 
Pourtant, les évangiles ne citent que deux fois textuellement ce cantique, et dans des contextes 
qui ne sont pas directement reliés à la mort du Seigneur. Matthieu (8.17) met le ministère de 
guérison de Jésus sous l’éclairage d’Esaïe 53.4 : « Il a pris nos infirmités et s’est chargé de nos 
maladies. » L’importance de cette citation est capitale : c’est au prix de sa propre souffrance et de 
sa mort que Jésus a guéri et délivré. Ses miracles ne sont pas « simplement » des actions d’éclat, 
ni même uniquement des gestes de compassion. Jésus n’est pas un thaumaturge5 ! Quand il 
chasse un démon ou restaure un corps infirme, il proclame sa victoire sur la puissance de 
l’Ennemi. Mais cette victoire n’a été remportée nulle part ailleurs qu’à Golgotha. C’est pourquoi, 
dans l’Eglise du Christ, on ne devrait reconnaître un don de guérison, ou un don de délivrance, 
que s’ils sont étroitement reliés à la prédication de la Croix.  
 Cela nous fait mieux saisir que les miracles de Jésus, signes de sa domination sur tout 
pouvoir et sur toute autorité, et sa crucifixion, lieu de son abaissement et de son anéantissement, 
ne doivent pas être compris comme deux aspects contradictoires de son œuvre : c’est bien d’une 
seule et même réalité qu’il s’agit. L’apôtre Paul l’indique clairement dans Colossiens 2.15 : « Il a 
dépouillé les principautés et les pouvoirs, et les a publiquement livrés en spectacle, en triomphant 
d’eux par la croix. »  

L’autre citation d’Esaïe 53 dans les évangiles est plus directement liée à la Passion. Elle 
est le fait de Jésus lui-même au moment où il quitte la chambre haute pour se rendre au jardin de 
Gethsémané avec des épées : « Je vous le dis, il faut que ce qui est écrit s’accomplisse en moi : il 
a même été compté avec les sans-loi. Et, en effet, ce qui me concerne touche à sa fin (ou : va être 
accompli) » (Luc 23.37, citant Esaïe 53.12). Cette citation concerne un élément périphérique du 
récit de la Passion, mais témoigne que Jésus a clairement conscience que c’est de lui dont parle 
Esaïe 53. 

                                                
4 H. Blocher, op. cit., p. 36. 
5 C’est-à-dire un « faiseur de miracles ». 



 31 

Jésus s’est identifié au Serviteur du Seigneur et a vu dans son « service » infiniment plus 
qu’un acte de dévouement : il l’a étroitement rattaché au sacrifice de sa vie : « (il est venu) pour 
servir et donner sa vie en rançon. » Il en va de même quand, dans la chambre haute, Jésus, voyant 
les rivalités dresser les disciples les uns contre les autres, leur donne ce dernier enseignement : 
« Qui est le plus grand, celui qui est à table, ou celui qui sert ? N’est-ce pas celui qui est à table ? 
Et moi, cependant, je suis au milieu de vous comme celui qui sert » (Lc 22.27). C’est sans doute 
à ce moment-là qu’il « mit le comble à son amour pour les siens » en accomplissant l’acte de 
l’esclave, leur lavant les pieds, un acte interprété comme une préfiguration de la Croix (v.7-10). 

 
Le Messie souffrant 
C’est dans la réunion de ces deux figures prophétiques – le Messie et le Serviteur souffrant – que 
réside le mystère de l’Evangile et le motif du « secret messianique ». Jésus n’aurait été qu’un 
faux Messie, un de plus, s’il avait cédé à la tentation d’une victoire sans la Croix, s’il avait 
prétendu à la messianité sans endosser le ministère du Serviteur souffrant. En effet, la libération 
que Dieu accorde par son Messie n’élude pas le problème de la cause profonde de l’esclavage des 
êtres humains. Au contraire, la délivrance de la puissance du mal découle du châtiment s’abattant 
sur le Serviteur du Seigneur en tant que représentant de la race humaine contaminée par le péché.  
 Le problème, c’est que les Juifs contemporains de Jésus étaient dans l’attente d’une 
libération messianique – donc accordée par leur Dieu, et en cela ils étaient dans la fidélité de la 
foi – mais ils n’étaient pas prêts à reconnaître qu’elle ne pourrait leur être accordée qu’au travers 
du ministère du Serviteur frappé par la condamnation qui devait les atteindre. Les gens « veulent 
un roi pour les délivrer de Rome, non un Sauveur pour les racheter de leurs péchés » (Ladd). Car 
ils n’admettaient pas que leur endurcissement spirituel était la cause véritable de leur situation 
dramatique. Ils préféraient y voir les conséquences d’une conjoncture politico-militaire qui avait 
tourné à leur détriment. En cela, les Juifs du Ier siècle sont les parfaits représentants de l’humanité 
tout entière. Les hommes cherchent toujours à leurs maux des causes politiques, économiques, 
sociales, héréditaires, psychologiques, etc., et les remèdes qu’ils préconisent s’avèrent décevants 
et inutiles car, faute d’un diagnostic véritable, ils n’attaquent pas le mal à la racine. C’est ainsi 
que les faux messianismes pullulent aujourd’hui, qu’ils se parent du vocabulaire d’une idéologie 
politique, de la séduction religieuse, du prestige scientifique et technologique ou de toute autre 
promesse de bonheur immédiat et à bon marché. Ils font l’économie de la repentance, mais 
« soignent à la légère la plaie de mon peuple » comme le dit Jérémie (6.14), et la laissent 
s’infecter. Et la paix qu’ils annoncent n’est pas un véritable shalom, poursuit le prophète dans le 
même verset (« Paix, paix ! disent-ils, et il n’y pas point de paix »), car ils refusent de reconnaître 
ce qu’Esaïe exprimera sans équivoque : « Le châtiment qui nous donne la paix est tombé sur lui 
et c’est par ses meurtrissures que nous avons été guéris » (53.5). Voulant un christ qui résolve 
leurs difficultés sans être en même temps un serviteur souffrant à leur place, les hommes se 
vouent en définitive à toutes sortes d’antichrists.  
 
Le scandale de la Croix 
Reconnaître que le Messie libérateur ne peut accomplir son œuvre qu’en étant le Serviteur 
souffrant, tel est l’enjeu de la discussion dramatique entre Jésus et Simon Pierre après la 
confession de foi de Césarée de Philippe : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant. » Jésus 
annonce alors ses souffrances et sa mort et Pierre « le prit à part et se mit à le rabrouer en disant : 
Dieu t’en préserve, Seigneur ! Cela ne t’arrivera jamais » (Mt 16.16, et 21-22). Pour Pierre, il est 
incohérent que Jésus, après avoir reconnu l’inspiration divine de sa confession messianique, 
annonce son échec et son rejet. La dureté, unique dans l’Evangile, avec laquelle Jésus réplique 
témoigne que nous sommes ici au cœur du problème de la rédemption : « Va t’en derrière moi, 
Satan ! Tu es pour moi une cause de chute, car tu ne penses pas comme Dieu, mais comme les 



 32 

humains » (v.23). Elle nous fait entrevoir le terrible combat que Jésus a dû mener, dès les 
quarante jours au désert (les « tentations messianiques ») jusqu’au Jardin des Oliviers, pour 
accepter l’issue de sa mission. Elle nous fait prendre conscience à quel point « la parole de la 
croix est une folie pour ceux qui vont à leur perte, mais pour nous qui sommes sur la voie du 
salut, elle est puissance de Dieu » (1 Co 1.18). 
 
Selon les Ecritures 
A trois reprises au moins, Jésus a annoncé aux disciples ses prochaines souffrances et sa mort en 
les situant sans équivoque dans le plan de Dieu révélé par les Ecritures. Le premier de ces cas 
cités par Matthieu suit immédiatement, et c’est loin d’être un hasard, la confession de Pierre 
affirmant que Jésus est le Christ (Messie), le Fils de Dieu. Jésus acquiesce, mais recommande aux 
disciples de ne pas divulguer cette vérité, puis Matthieu ajoute : « Jésus commença à montrer à 
ses disciples qu’il lui fallait aller à Jérusalem, souffrir beaucoup de la part des anciens, des grands 
prêtres et des scribes, être tué et se réveiller le troisième jour » (Mt 16.21, cf. également 17.22 et 
20.18). Il en va de même des textes parallèles, notamment Luc 18.31-33 : « Voici nous montons à 
Jérusalem ; tout ce qui a été écrit par l’entremise des prophètes au sujet du Fils de l’homme 
s’accomplira. (…) On le fouettera, puis on le tuera. » Lors de son arrestation au Jardin de 
Gethsémané, Jésus dit à Pierre qui brandit une épée de la remettre au fourreau : « Penses-tu que je 
ne puisse pas supplier mon Père, qui me fournirait à l’instant plus de douze légions d’anges ? 
Comment donc s’accompliraient les Ecritures, d’après lesquelles il doit en être ainsi ? » (Mt 
26.53-54). C’est sans doute à Esaïe 53 que se réfère Jésus lorsqu’il fait allusion 
à l’accomplissement des Ecritures à propos de ses souffrances. Luc note, par une triple répétition, 
la profonde incapacité des disciples à comprendre les paroles du Maître : « Mais ils n’y 
comprirent rien ; le sens de cette parole leur restait caché ; ils ne savaient pas ce que cela voulait 
dire » (v.34). Luc veut souligner que les disciples, avant la résurrection, ne pouvaient comprendre 
comment des prophéties concernant le Serviteur de l’Eternel s’articulaient avec d’autres figures 
vétérotestamentaires logiquement incompatibles. 

La réaction scandalisée de Simon Pierre mentionnée plus haut (Mt 16.16), qui ne peut 
admettre l’idée d’un Messie souffrant, sera celle du judaïsme en général face à la prédication des 
apôtres. C’est pourquoi leur tâche principale, dans les synagogues, sera d’argumenter en se 
fondant sur les Ecritures, pour établir que la délivrance messianique devait passer par l’expiation. 
L’importance d’un texte comme Esaïe 53 dans cette argumentation est évidente. 

Jésus, après sa résurrection, a dûment préparé les apôtres à cette tâche, comme en 
témoigne Luc : « Jésus leur dit : C’est là ce que je vous disais lorsque j’étais encore avec vous ; il 
fallait que s’accomplisse tout ce qui est écrit à mon sujet dans la loi de Moïse, dans les Prophètes 
et dans les Psaumes. Alors il leur ouvrit l’intelligence pour comprendre les Ecritures. Et il leur 
dit : Ainsi il est écrit que le Christ souffrirait… » (Luc 24.44-46). Le récit des disciples 
d’Emmaüs (Luc 24.25-27) va dans le même sens. 
 Le livre des Actes atteste que les Apôtres savaient et confessaient que leur Messie était le 
Serviteur de l’Eternel. Nous avons fait allusion au début de ce paragraphe à la question soulevée 
par le ministre éthiopien lisant sur son char la description des souffrances du Serviteur dans le 
rouleau du livre d’Esaïe. Le récit continue par ces mots : « Alors Philippe, commençant par cette 
Ecriture (il s’agit du v. 7 d’Esaïe 53), lui annonça la bonne nouvelle de Jésus » (Ac 8.30-35). 
Selon Actes 17.1-3, Paul, durant trois sabbats dans la synagogue de Thessalonique, « discuta avec 
eux, à partir des Ecritures, dont il ouvrait le sens pour établir que le Christ [Messie] devait 
souffrir et se relever d’entre les morts. Ce Jésus que, moi, je vous annonce, disait-il, c’est lui qui 
est le Christ. » Le discours de Paul au roi Agrippa développe le même argument (Ac 26.22-23). 



 33 

 Dans ses épîtres, l’apôtre Paul n’a pas recours au titre « Serviteur » pour parler de Jésus-
Christ, sauf en Philippiens 2.7. Mais quand il rappelle la substance de son message, il dit de la 
mort du Christ qu’elle est « selon les Ecritures » (1 Co 15.3). 
 L’apôtre Pierre, dans sa première lettre, développe une paraphrase d’un fragment d’Esaïe 
53. Il  rappelle aux croyants que leurs souffrances sont le prolongement de celle du Serviteur du 
Seigneur : « Si vous endurez la souffrance en faisant le bien, c’est une grâce devant Dieu. C’est à 
cela en effet que vous avez été appelés, parce que Christ lui-même a souffert pour vous, vous 
laissant un exemple afin que vos suiviez ses traces. Il n’a pas commis de péché et on n’a pas 
trouvé de ruse dans sa bouche » (1 Pi 2.21-22, se référant à Es 53.9). Puis Pierre poursuit 
l’allusion au cantique du Serviteur : « Il a lui-même porté nos péchés en son corps sur le bois, 
afin que, morts au péché nous vivions pour la justice ; et c’est par ses meurtrissures que vous 
avez été guéris. Car vous étiez comme des moutons qui s’égaraient, mais maintenant vous êtes 
retournés vers celui qui est votre berger et votre gardien » (1 Pi 2.25-25, citant Es 53.4, 12,5,6s ; 
les italiques signalent les citations textuelles d’Esaïe 53).  
 Tant dans ses discours des Actes que dans sa première épître, Pierre montre qu’il a 
pleinement assimilé ce qui, avant sa conversion, lui avait paru scandaleux au plus haut point : la 
souffrance du Messie. 
  
Au cœur de l’Evangile 
Au-delà de telle ou telle citation, le message clair et constant de la Parole de Dieu, c’est que pour 
sauver les hommes, Jésus-Christ le Fils de Dieu a donné sa vie. Celui que Dieu a offert au monde 
pour le salut n’est pas venu déployer la force du Tout-Puissant en écrasant ce qui s’opposait à sa 
volonté. Il n’a pas usé de la contrainte pour s’imposer, il n’a fait violence à personne. Le Dieu 
créateur des cieux et de la terre a voulu nous rencontrer sous les traits d’un homme sans prestige, 
sans prestance : « Il n’avait ni apparence ni éclat pour que nous le regardions, et son aspect 
n’avait rien pour nous attirer. Méprisé et abandonné des hommes, homme de douleur et habitué à 
la souffrance, semblable à celui dont on se détourne, il était méprisé, nous ne l’avons pas estimé » 
(Es 53.2-3). « Il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Kyrios. Et ceci sera pour vous un 
signe : vous trouverez un nouveau-né emmailloté et couché dans une mangeoire » (Lc 2.126). 
Quel renversement complet par rapport aux normes de ce monde, par rapport aux valeurs les plus 
estimées des religions ! « Mon ami, ce n’est pas ainsi qu’on invente », disait avec raison Jean-
Jacques Rousseau en parlant de la mort du Christ en croix.  

Alors que les hommes cherchent à en imposer aux autres et à s’imposer à eux, à se servir 
d’eux et à les asservir, alors que la puissance des grands se nourrit de l’affaiblissement des petits, 
la figure du Serviteur du Seigneur est l’interrogation la plus radicale qui puisse être adressée au 
monde. Et à l’Eglise aussi. Car elle (c’est-à-dire nous) raisonne trop souvent en termes 
d’influence, de prestige, de moyens financiers, techniques et intellectuels, voire en termes de 
miracles et de puissance. En fait, elle est sans cesse tentée de prouver sa supériorité en trahissant 
Celui dont elle se réclame. Elle se mesure aux idéologies de ce monde en évaluant des rapports 
de forces afin d’entreprendre son action uniquement s’ils semblent jouer en sa faveur. Elle est 
sans cesse menacée de se tromper d’armes, de se tromper de combat. Et elle devient stérile dans 
son témoignage de paix, de grâce et de service à l’image de son Maître, car elle reste conforme 
aux échelles de valeurs du monde qui l’a réduit au silence et l’a rejeté. Il s’agit, en méditant sur la 
figure du Serviteur du Seigneur, de convertir nos propres mentalités avant de prétendre convertir 
les autres à notre religion. Ce n’est pas sur les plus hauts sommets, accessibles seulement aux 
plus vertueux, aux plus spirituels et aux plus intelligents, que le Dieu de grâce fixe ses rendez-

                                                
6 Pourquoi ne citons-nous ce texte saisissant que la nuit du 24 décembre ?  



 34 

vous. Mais au pied d’une Croix où son Serviteur souffrant a endossé la condition humaine, y 
compris celle des plus bas tombés. 

Aujourd’hui comme toujours, la fidélité de l’Eglise se mesure à sa capacité de 
comprendre, d’intégrer dans son attitude et d’annoncer le message de Jésus-Christ, le Fils du 
Dieu tout-puissant, venu servir et donner sa vie dans d’indicibles souffrances pour nous délivrer 
de la fascination d’être « comme des dieux ».  
 
5.5 Jésus-Christ, Fils de Dieu 
Analyser le titre « Fils de Dieu », c’est entrer au plus profond du mystère de la personne de 
l’homme Jésus, le fils de Marie et de Joseph, humble couple domicilié dans le petit village de 
Nazareth en Galilée. Nous limiterons notre propos à des réflexions sur les textes bibliques, sans 
prétendre nous engager dans le domaine de la théologie systématique pour analyser la relation 
entre la divinité et l’humanité de Jésus-Christ, tel que l’ont fait, notamment, les grands Conciles 
œcuméniques de l’Antiquité.  
 Notre étude contient de nombreuses citations de l’évangile de Jean. L’apôtre Jean, 
écrivant à la fin de sa vie, après de longues années de méditation sur la personne du Christ, a 
sondé avec une profondeur incomparable le mystère de la relation entre le Dieu éternel et la 
personne humaine de Jésus. En nous présentant Dieu comme Le Père7 et Jésus comme Le Fils, il 
affirmera que là est l’essentiel de son propos et l’objectif de ses écrits : « [Ces signes] sont écrits 
pour que vous croyiez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et que, par cette foi, vous ayez la 
vie en son nom » (Jn 20.31) ; « Cela, je vous l’ai écrit pour que vous sachiez que vous avez la vie 
éternelle, vous qui mettez votre foi dans le nom du Fils de Dieu » (1 Jn 5.13). 
 
Un sens tout nouveau 
Dans les paragraphes précédents, nous avons éclairé notre recherche en tentant de mesurer le 
retentissement de tel nom ou tel titre dans l’esprit des premiers auditeurs de l’Evangile – ce qui 
impliquait une allusion à leur enracinement dans l’Ancien Testament et dans le judaïsme 
contemporain des apôtres, ainsi qu’à l’usage profane de ces termes dans la société hellénistique 
du Ier siècle. Nous avons d’ailleurs découvert à chaque fois que la personne et l’œuvre de Jésus-
Christ les remplissaient d’un contenu profondément renouvelé. 
 Cette démarche vaut aussi pour le titre « Fils de Dieu ». L’expression se trouve déjà dans 
les religions de l’Antiquité. Ainsi, les pharaons sont appelés fils du dieu solaire Râ. L’empereur 
romain revendiquait le titre de divi filius, fils de la divinité. D’une façon assez générale, 
guérisseurs et magiciens se faisaient appeler « fils des dieux » en vertu de leurs pouvoirs 
surnaturels. Bien entendu, dans un contexte polythéiste, l’expression « fils de dieu » est très loin 
d’être porteuse de la substance qu’on lui trouve dans la Bible, et peut même être relativement 
banalisée. 
 Dans l’Ancien Testament, la notion de paternité divine à l’égard du peuple élu apparaît à 
plusieurs reprises, et Israël est appelé parfois « mon fils » (Ex 4.22, Os 2.1 ; 11.18 ; Es 1.2 ; 30.1, 
etc.). Cette expression évoque la relation privilégiée d’Israël avec Dieu en raison de son élection. 
Le titre de « fils » peut s’appliquer en premier lieu au roi, qui personnifie à lui seul l’élection et la 
mission d’Israël (cf. par ex., Ps 2.79 et 12). Mais il ne saurait être question, ni à propos du peuple 
ni à propos de son roi, de « nature divine » ou d’origine céleste.  
 
Jésus, le Fils unique 

                                                
7 Dans l’évangile de Jean, Jésus parle cent six fois de Dieu comme « le Père » ou « mon Père ». 
8 Parole à laquelle le Nouveau Testament donne valeur de prophétie concernant Jésus-Christ (cf. Mt 2.15). 
9 Même remarque que pour la note précédente. 



 35 

D’innombrables citations bibliques montrent le caractère unique de Jésus-Christ. Même une 
lecture rapide du Nouveau Testament fait ressortir cette évidence : il entretient avec Dieu une 
relation sans pareille, non seulement parmi ses contemporains, mais aussi par rapport aux figures 
les plus éminentes de l’Ancienne Alliance comme Abraham, Moïse, David, Elie... 
 Cette unicité et cette supériorité du Fils sur toutes les créatures font l’objet de la majeure 
partie de l’épître aux Hébreux. Le ton est donné dès les premiers versets : « Après avoir autrefois 
à bien des reprises et de bien des manières, parlé aux pères par les prophètes, Dieu nous a parlé, 
en ces jours qui sont les derniers, par un Fils qu’il a constitué héritier de tout et par qui il a fait les 
mondes » (Hé 1.1-2). Ces temps, en effet, sont les derniers, précisément parce que c’est le Fils 
qui a parlé : après lui, il n’y a pas d’autre parole de Dieu. C’est le faîte de l’histoire. Ce qui 
précède est préparation, ce qui suit est témoignage et actualisation. C’est ce qui découle tout aussi 
nettement de la parabole dite des vignerons révoltés (Mc 12.1-9) : l’envoi du fils n’est pas celui 
d’un émissaire de plus. C’est l’envoi décisif : « Seul son fils bien-aimé lui restait ; il le leur 
envoya le dernier… » (v.6). Par cette parabole, Jésus se fait comprendre sans équivoque : je ne 
suis pas simplement le dernier d’une longue liste de prophètes ; me rejeter, c’est rejeter le 
propriétaire lui-même : il n’y a plus d’autre recours après moi, il ne reste que le jugement. Aucun 
autre nom par lequel nous puissions être sauvés (Ac 4.12). 

Dans la suite de l’épître aux Hébreux, Jésus est dépeint comme supérieur non seulement 
aux prophètes, mais aux anges (1.5) ; supérieur aussi à Moïse (Hé 3.5-6,) ; supérieur enfin aux 
grands-prêtres (Hé 7.28). 
 Avant lui, il n’y en a jamais eu de semblable, après lui, il n’y en aura point de 
comparable. De nul autre être ayant séjourné sur la terre il ne peut être dit : « En lui habite 
corporellement toute la plénitude de la divinité » (Col 2.9). 
 Jésus lui-même a conscience de sa nature divine, et il ne cherche pas à la masquer, même 
s’il en parle souvent de façon énigmatique (on perçoit bien que cela nous situe au-delà de toute 
argumentation) – et c’est surtout l’évangile de Jean qui nous en fournit le témoignage. 
L’affirmation la plus forte se trouve dans Jean 8.58 : « Jésus leur dit [aux chefs juifs] : Amen, 
amen, je vous le dis, avant qu’Abraham vienne à l’existence, moi, je suis. » Jésus s’identifie sans 
ambiguïté au Dieu qui s’est révélé à Moïse au travers du buisson ardent (« Je suis qui Je suis ») 
pour annoncer sa décision de descendre délivrer son peuple opprimé en Egypte. Il n’est pas 
surprenant que ses interlocuteurs, à l’ouïe de ces mots « prirent des pierres pour les lui jeter » 
(v.59). 
 
Dieu l’a donné par amour 
Confesser la divinité de Jésus-Christ est décisif sur le plan théologique. Mais nous ne saurions 
l’envisager sous un angle uniquement dogmatique. Rien ne peut plus toucher notre cœur et notre 
émotion, susciter en nous l’amour pour Dieu et le désir de le connaître intimement que cette 
nouvelle qui n’aurait jamais pu naître de l’imagination des hommes : Dieu nous a tellement aimés 
qu’il a donné son Fils unique pour nous. Nous avons là la définition même de l’amour : « Cet 
amour, ce n’est pas que, nous, nous ayons aimé Dieu, mais que lui nous a aimés et qu’il a envoyé 
son Fils comme expiation pour nos péchés » (1 Jn 4.10). En Christ, Dieu apparaît sous les traits 
de l’amour qui se donne lui-même (« Dieu était en Christ… ») pour sauver ses ennemis. Cette 
image de Dieu renverse complètement toutes celles que forgent les hommes concernant la 
divinité. C’est en cela d’abord que le christianisme ne saurait être envisagé comme une religion à 
côté, voire au-dessus des autres. Comparer les mérites respectifs des religions est une chose, 
confesser que Jésus est le Fils unique du Dieu unique en est une autre. Il en découle non pas la 
supériorité de la religion chrétienne par rapport à d’autres, mais la pertinence universelle de la 
révélation biblique. Ainsi que le caractère irréductible de l’Evangile, qui perdrait toute substance 
si on le mélangeait à d’autres courants religieux, si admirables puissent-ils être. 



 36 

 En effet, la puissance de l’Evangile s’effondrerait entièrement si Jésus était uniquement 
un homme, même le plus éminent représentant de l’espèce humaine. Cela impliquerait que le 
salut s’élève à partir de l’humanité : autant dire que nous serait ôtée toute certitude quant à 
l’amour de Dieu pour nous et quant à l’assurance de notre salut. En Jésus, le Fils de Dieu, nos 
prétentions humaines s’effondrent, mais c’est alors que peut naître et se développer la prise de 
conscience de notre véritable dignité : nous avons une valeur irremplaçable, parce que LE Fils de 
Dieu n’a pas rechigné à revêtir notre humanité.  
 
« Montre-nous le Père » 
« Y eut-il jamais, parmi les hommes, quelqu’un qui ait su ce qu’est Dieu, avant qu’il ne fut venu 
lui-même ? (…) Nul d’entre les hommes ne l’a vu ni connu : c’est lui-même qui s’est manifesté. 
Et il s’est manifesté dans la foi qui seule a reçu le privilège de voir Dieu »10. « Dieu seul parle 
bien de Dieu », disait Blaise Pascal. Ce Dieu qui, selon la Bible, « habite une lumière 
inaccessible, que nul homme n’a vu ni ne peut voir » (1 Ti 6.16), resterait une énigme 
indéchiffrable pour nous si Jésus n’était pas le Fils de Dieu. « Personne n’a jamais vu Dieu ; celui 
qui l’a annoncé, c’est le Dieu Fils unique qui est sur le sein de Père » (Jn 1.18). « Personne ne 
connaît le Fils, sinon le Père, personne non plus ne connaît le Père, sinon le Fils et celui à qui le 
Fils décide de le révéler » (Mt 11.29). 
 Dans cet homme Jésus, nous avons la révélation parfaite et définitive de ce que l’homme 
peut connaître de Dieu. Il n’est pas un être au bénéfice de révélations spéciales, un initié qui 
aurait pu énoncer des hypothèses, voire des vérités, sur la divinité suprême. Par sa personne, par 
ses œuvres autant que par son enseignement, il a montré, il a manifesté le Dieu vivant. 
« Seigneur, montre-nous le Père et cela nous suffit », disait Philippe, le disciple. Et Jésus de 
répondre : « Il y a si longtemps que je suis avec vous et tu ne me connais pas, Philippe ? Celui 
qui m’a vu a vu le Père. Comment peux-tu dire, toi, montre-nous le Père ! Ne crois-tu pas que je 
suis dans le Père et que le Père est en moi ? Les paroles que, moi, je vous dis, je ne les dis pas de 
ma propre initiative ; c’est le Père qui, demeurant en moi, fait ses œuvres. Croyez-moi : moi, je 
suis dans le Père, et le Père est en moi » (Jn 14.8-11). Dieu Créateur, Dieu Souverain maître du 
monde et de l’histoire, Dieu Juge, Dieu omniscient, omniprésent, infini, éternel, glorieux, saint… 
les attributs de Dieu énumérés par les théologiens ne manquent pas. L’Evangile nous dit 
l’essentiel en affirmant que, pour celui qui croit, Dieu est Abba, Père, en Jésus-Christ – Dieu est 
amour. 

Est-il nécessaire de le préciser ? La désignation biblique de Dieu comme un Père n’inclut 
pas une connotation sexuée. Dieu n’est ni masculin, ni féminin, il est au-delà de la différenciation 
sexuelle qui caractérise les créatures. Du reste, Esaïe (66. 12-13) promet que le peuple de Dieu 
fera l’expérience de la sensibilité maternelle de son Dieu : « Vous serez allaités, vous serez portés 
sur la hanche et caressés sur les genoux. Comme un homme que sa mère console, ainsi, moi, je 
vous consolerai »11. En outre, ce n’est pas l’expérience que nous pouvons faire de notre relation 
avec un père humain qui va qualifier ce que nous entendons par la paternité de Dieu. C’est en 
sondant la manière dont Jésus est en communion avec Lui que nous percevons, ou apercevons, ce 
que veut dire : « Dieu est notre Père. »  

                                                
10 Epître à Diognète, VIII.1,5 (écrit anonyme provenant d’Alexandrie, écrit vers l’an 200). 
11 Le peintre Rembrandt l’a admirablement rendu, lui qui, dans son chef-d’œuvre « Le retour du fils prodigue », a peint sur les 
épaules du fils agenouillé et en guenilles les deux mains du père qui l’accueille, mais deux mains très différentes, l’une paternelle, 
l’autre maternelle. Il est frappant que l’apôtre Paul, lorsqu’il rappelle aux Thessaloniciens son travail parmi eux donne lui aussi à 
son ministère une connotation maternelle et une connotation paternelle : « « Comme une mère prend soin de ses enfants, nous 
aurions voulu, dans notre tendresse pour vous, vous donner… notre propre vie » (1 Th 2.7-8), puis quelques lignes plus bas, 
« Vous savez que nous avons été pour chacun de vous ce qu’un père est pour ses enfants » (v. 11). 



 37 

 Celui qui reconnaît en Jésus le Fils de Dieu peut repousser comme idolâtres toutes les 
autres images de la divinité. Multiples et contradictoires sont les idées que les gens se font de 
Dieu. Si, dans nos pays, plus personne ne se prosterne devant des statues pour les adorer comme 
des dieux (encore que…), n’allons pas croire pour autant que nous en avons fini avec les images 
taillées proscrites par le Décalogue. Les plus subtiles, donc les plus dangereuses, ne sont pas 
celles sculptées dans le bois ou la pierre, mais forgées par les concepts philosophiques les plus 
sophistiqués, par les aspirations et les sentiments religieux même les plus fervents qui émanent 
du cœur de l’homme. « Nous savons que le Fils de Dieu est venu, et qu’il nous a donné 
l’intelligence pour que nous connaissions celui qui est le Vrai ; et nous sommes dans le Vrai, en 
son Fils Jésus-Christ. C’est lui le vrai Dieu et la vie éternelle. Mes enfants, gardez-vous des 
idoles » (1 Jn 5.20-21). La seule image du Dieu invisible, c’est son propre Fils venu parmi nous. 
« Il reflète la splendeur de la gloire divine ; il est la représentation exacte de ce que Dieu est » 
(Hé 1.3, Français courant) ; « Il est l’image du Dieu invisible » (Col 1.15) ; « [Ceux qui sont 
aveuglés par le dieu de ce monde] ne voient pas resplendir la bonne nouvelle de la gloire du 
Christ, qui est l’image de Dieu » (2 Co 4.4). 
 Quel paradoxe ! La gloire infinie et éternelle de la divinité, sa puissance, sa splendeur, ont 
pris la forme du plus humble parmi les hommes – celui qui est né dans une étable, a vécu ignoré 
dans une pauvre province périphérique d’un empire païen, et a été mis au rang des assassins pour 
finir torturé et exécuté… 
 
Une pierre d’achoppement 
La confession « Jésus est le Fils unique de Dieu » heurte de plein fouet la pensée rationaliste qui 
ne peut admettre ce qui la dépasse. La logique humaine peut éventuellement parvenir au constat 
que l’homme ne parvient pas à se sauver lui-même. Seule la foi peut lui faire accueillir un salut 
venu de Dieu par son propre Fils. Confesser la divinité de Jésus-Christ n’exige pas un suicide 
intellectuel, mais une conversion de l’intelligence, opérée par le Saint-Esprit et non par une 
argumentation apologétique. 
 Lorsque la théologie  libérale a voulu évacuer le dogme la divinité de Jésus-Christ pour 
rendre le christianisme plus acceptable, elle a vidé l’Evangile de sa substance et de sa puissance – 
et n’a personne converti : face à un Evangile décapité, la notion même de conversion perd son 
sens.  
 Mais il n’y a pas que pour le rationalisme occidental que l’affirmation « Jésus est le Fils 
de Dieu » est inadmissible. Pour les autres religions monothéistes, et les juifs en premier lieu, 
c’est un blasphème : « Nous avons une loi, et selon cette loi, il doit mourir, parce qu’il s’est fait 
Fils de Dieu » (Jn 19.7 ; cf. Mt 26.63-65). L’islam est tout aussi farouchement opposé à l’idée de 
la filialité divine de Jésus. Pour cette religion, c’est une atteinte grave portée au monothéisme et à 
la transcendance divine. 
 Il faut concéder, face aux juifs et aux musulmans, que l’Eglise des premiers siècles a 
parfois rendu le problème ardu. Pour barrer la route à toutes sortes d’hérésies, elle est entrée dans 
des formulations et des précisions christologiques complexes et culturellement connotées. Cet 
effort était légitime. Mais dans le dialogue avec les juifs et les musulmans, il importe de citer le 
témoignage biblique avant tout, plutôt que des élaborations théologiques ultérieures. Et ce 
témoignage est parfaitement explicite : « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-
même » (2 Co 5.19). 
 En outre, l’islam est particulièrement choqué par la doctrine de la naissance miraculeuse 
de Jésus. Il en déduit même, du moins selon certains traités polémiques, que les chrétiens croient 
à une Trinité composée du père (Dieu) de la mère (Marie) et de l’enfant né de leur union sexuelle 
(Jésus). Une telle caricature trouve ses racines dans la mythologie païenne et nullement dans 
l’Ecriture, mais elle existe. Et l’exaltation de la Vierge Marie, « Reine du ciel », a largement 



 38 

contribué à cette mésinterprétation. A nous de rectifier et de préciser que la naissance de Jésus est 
miraculeuse, non pas en raison d’une sorte de double hérédité humano-divine sur le plan de la 
génétique, mais parce que Jésus est vraiment le don de Dieu aux hommes : « Un enfant nous est 
né, un Fils nous et donné » (Es 9.5). Il est utile aussi de préciser que dans les langues sémites, la 
locution « fils de » peut indiquer une filiation physique, généalogique, mais aussi une 
appartenance, une identité. 
 
6. Conclusion 
Notre parcours nous a conduits des différents témoignages extérieurs à la tradition chrétienne à 
propos de Jésus le Fils de Dieu, en passant notamment par Jésus l’enseignant, le Messie ou 
l’Agneau de Dieu. Il manque bien des éléments à cette fresque, néanmoins cette étape nous aura 
permis d’enraciner Jésus dans un temps et un contexte donnés. Dieu n’a pas survolé le monde de 
sa présence. Il a pris chair humaine, il a endossé la culture d’une époque donnée et d’une région 
donnée pour ouvrir l’humanité une fois pour toutes à la joie de sa présence. Jésus enseignant, 
Jésus Messie, Jésus Serviteur de l’Eternel, Jésus Agneau de Dieu autant de clés de lecture de la 
vie du Galiléen, qui nous mettent sur le chemin de la confession du centurions romain au pied de 
la croix : « Vraiment cet homme était Fils de Dieu » (Mc 15.39). 
 
7. Bibliographie succincte 
 

Le ministère et l'enseignement de Jésus 
 
1.- La Palestine au Ier siècle : 
Richard Bauckham (éd.), La rédaction et la diffusion des Evangiles, Contexte, méthode et lecteurs, traduit de 
l’anglais par Charles Vanseymortier, Cléon d’Andran, Excelsis, 2014, 274 p. 
Rodney Stark, L’essor du christianisme. Un sociologue revisite l’histoire du christisnisme des premiers siècles, 
traduit de l’anglais par Philippe Malidor, Cléon d’Andran, Excelsis, 2013, 304 p. 
Ben Witherington, Histoire du Nouveau Testament et de son siècle, Cléon d’Andran, Excelsis, 2003, 462 p. 
N.T. Wright, The New Testament and the People of God, Minneapolis, Fortress Press, 1992, 540 p.  
Gerd Theissen, L'ombre du Galiléen, Paris, Cerf, 1988, 270 p. 
David J. Bosch, L'Eglise, une société alternative, Lausanne, PBU, 1983, 69 p. 
Daniel Rops, La vie quotidienne en Palestine au temps de Jésus, Paris, Hachette, 1979, 542 p.  
J. Jeremias, Jérusalem au temps de Jésus, Paris, Cerf, 1967, 530 p. 
 
2.- Introduction à la littérature du Nouveau Testament : 
Donald A. Carson et Douglas J. Moo, Introduction au Nouveau Testament, Cléon d’Andran, Excelsis, 2007, 752 p. 
Frédéric Amsler, L’Evangile inconnu. La source des paroles de Jésus (Q), Genève, Labor et Fides, 2001, 128 p. 
Yvan Bourquin, La Confession du centurion. Le Fils de Dieu en croix selon l’évangile de Marc, Poliez-le-Grand, Ed. 
du Moulin, 1996, 80 p. 
Amar Djaballah, Les paraboles aujourd’hui. Visages de Dieu et images du Royaume, Québec, La Clairière, 1994, 
350 p. 
Daniel Marguerat, Le Dieu des premiers chrétiens, Genève, Labor et Fides, 1990, 221 p.  
F. Bassin, F. Horton, A. Kuen, Evangiles et Actes, Saint-Légier, Emmaüs, 1990, 532 p.  
G.E. Ladd, Théologie du Nouveau Testament, vol. l (Les évangiles synoptiques), Lausanne, 
PBU, 1984, 306 p. 
F .F. Bruce, Les documents du Nouveau Testament: peut-on s’y fier ?, Trois-Rivières, Impact, 2008 (nouvelle 
édition), 140 p. 
 
3.- Introduction à la personne de Jésus : 
Samuel Bénétreau, Qui a fondé le christianisme : Jésus ou Paul ?, Cléon d’Andran, Excelsis, 2012, 136 p. 
Philippe Yancey, Ce Jésus que je ne connaissais pas, Marne-la-Vallée, Farel, 2001, 288 p. 
Otto Betz, Was wissen wir von Jesus ?, Wuppertal, R. Brockhaus, 1991, 144 p. 



 39 

Daniel Marguerat, L'homme qui venait de Nazareth, Ce qu'on peut aujourd'hui savoir de Jésus, Aubonne, Ed. du 
Moulin, 1990, 121 p. 
R. T. France, Un portrait de Jésus, le Christ, Mulhouse, Grâce et Vérité, 1989, 178 p. 
Rainer Riesner, Jesus als Lehrer, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1981, ff614 p. 
J. Jeremias, Théologie du N. T, vol. 1 (La prédication de Jésus), Paris, Cerf, 1980,420 p.  
Martin Hengel, Jésus, Fils de Dieu, Paris, Cerf, 1977, 150 p. 
Oscar Cullmann, Christologie du N. T., Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1958, 300 p. (épuisé). 
Benjamin B., Warfield, « Jésus et les émotions », Hokhma 58, pp. 21ss. 
Joseph Ratzinger/Benoît XVI, Jésus de Nazareth. 1. Du baptême dans le Jourdain à la transfiguration, Paris, 
Flammarion, 2007, 430 p. 
 
4.- Ouvrages de théologie systématique : 
Jacques Blandenier, Jésus-Christ : Dieu avec nous, Genève, Je Sème (Dossier Vivre no 23), 2005, 174 p. 
Henri Blocher, La doctrine du Christ, Vaux-sur-Seine, Edifac, 2002, 318 p. 
Donald Macleod, La Personne du Christ, Cléon d’Andran, Excelsis, 1999, 350 p. 
Coll., "Qui est Jésus?", Hokhma 17, 1981, 95 p. 
 
5.- Aspects particuliers : 
John W. Miller, Heureux ! Le Sermon sur la montagne pour aujourd’hui, Dossier Vivre no 38, Montbéliard, Saint-
Prex, Editions mennonites, Je Sème, 20152, 112 p. 
Jean-Daniel Kaestli et Daniel Marguerat (dir.), Le mystère apocryphe. Introduction à une littérature méconnue, 
Genève, Labor et Fides, 1995 (2007 pour la deuxième édition), 190 p. 
John Stott, Matthieu 5 -7, Le Sermon sur la Montagne, Lausanne, PBU, 1987, 220 p. 
A. Dupont-Sommer, M. Philonenko (éd.), La Bible, Ecrits intertestamentaires, Paris, Gallimard (La Pléiade), 
1987,1893 p. 
Dietrich Bonhoeffer, Vivre en disciple, Le prix de la grâce, Sermon sur la Montagne, Genève, Labor et Fides, 2009, 
336 p. 
C. Brown (et alii), Vérité historique et critique biblique, Lausanne, PBU, 1982, 260 p. Voir surtout la contribution de 
R. T. France: « L'authenticité des paroles de Jésus ». 
C. Baecher et M. Ummel, « De quelques "crucifixions" du Sermon sur la montagne: vers une approche 
christoséquente de Mt 5- 7 », Hokhma 55, pp. 27ss. 
 
6. Articles web en lien avec le « Da Vinci Code » de Dan Brown 
Thomas Salamoni, « Le « Da Vinci Code » et les origines du christianisme : un dossier à rouvrir ». A consulter : 
http://www.lafree.ch/details.php/fr/chercher.html?idelement=328 
Serge Carrel, « Carnet rose : Jésus et Marie-Madeleine annoncent, 2000 ans après, la naissance d’une petite Sarah! ». 
A consulter : http://www.lafree.ch/details.php/fr/chercher.html?idelement=277. 
 
 


