| FREE / ACOLLEGE |
fondements

FC 10

Yverdon-les-Bains, le 3 octobre 15

Le Sermon sur la montagne et le ministére de Jésus

(Claude Baecher et Serge Carrel)

Qui était et qui est Jésus ?

Table des matiéres
(Jacques Blandenier et Serge Carrel)

1. Les documents qui nous parlent de Jésus
1.1 Les sources paiennes

1.2 Les sources juives

1.3 Les sources chrétiennes

2. Les évangiles

2.1 Les évangiles : des biographies de Jésus
2.2 Un mais divers, divers mais un

2.2.1 Un exemple : Matthieu

3. Jésus le maitre
3.1 Appelez-moi maitre !
3.2 Un maitre qui interprete ’AT
3.3 Jésus et la Loi
3.4 L’enseignement aux disciples : le Sermon
sur la montagne
3.4.1 Exigence impossible ?
3.4.2 Le Sermon sur I’éthique du Royaume
3.4.2.1 Interprétation pédagogique en vue de
la repentance
3.4.2.2 Interprétation christologique
3.4.2.3 Interprétation catéchétique
3.4.3 L’exigence de la grace
3.5 Les paraboles
3.5.1 Qu’est-ce au juste qu’une parabole ?
3.5.2 Les paraboles, pourquoi et pour qui ?
3.5.3 Interpréter les paraboles
3.5.4 Remarques en vrac

4. Jésus le Messie
4.1 L’attente du Messie
4.1.1 A Qoumran
4.1.2 Au travers de Jean le Baptiste
4.2 « Celui qui doit venir »
4.3 L’appel a la repentance comme « Bonne
Nouvelle »
4.4 Les miracles comme signes de la
messianité

5. D’autres noms et titres de Jésus-Christ
5.1 « La Parole a été faite chair »

5.2 « Jésus-Christ est Seigneur... »

5.3 « Voici I’Agneau de Dieu »

5.4 Le Serviteur de I’Eternel

5.5 Jésus-Christ, Fils de Dieu

6. Conclusion

7. Bibliographie



Au travers des siecles, s'il fallait repérer la figure historique qui a mobilisé un maximum
d'énergies pour ou contre elle, il est certain que 'homme de Nazareth recueillerait tous les
suffrages. Que n'a-t-on pas peint, écrit, filmé... a son sujet ? Méme tout récemment, que I'on
pense a des films comme « Son of God » (2014) de Mark Burnett et Roma Downey, a « La
Passion du Christ » de Mel Gibson (2004), a « Jésus de Montréal » de Denys Arcand (1989) ou a
« La derniere tentation du Christ » de Martin Scorcese (1988), que 1'on pense a des livres comme
le « Da Vinci Code » de Dan Brown (2003), a « L 'homme qui devint Dieu » d'un Messiadé ou a
« L'ombre du Galiléen » d'un Gerd Theissen, la figure de Jésus fascine encore et toujours les
humains que nous sommes. Que se cache-t-il derriere cette fascinante personnalité ? Qu'a-t-il
donc fait pour générer un tel engouement autour de sa personne ? Qui était-il pour marquer d'une
telle empreinte I'ensemble de I'histoire humaine ? Bien modestement, nous allons essayer
d'apporter quelques jalons a une ébauche de réponse.

1. Les documents qui nous parlent de Jésus

S'l fallait parler de Jésus a partir de ce qu'il a écrit, nous serions bien embarrassés. Tout comme
Socrate — le maitre de Platon —, Jésus n'a rédigé aucun écrit. Cela n'a rien de surprenant, car a son
époque le maitre de sagesse était avant tout un « discoureur » et non un « scribouillard » assis a
sa table de travail. On découvre avant tout ce qu'a fait Jésus au travers de ses amis, au travers de
personnes qu'il a rencontrées et sur lesquelles il a laissé une trace profonde.

Parler des sources de I'histoire de Jésus exige un bref détour par les €crits rédigés par les
contemporains de Jésus. Ne nous leurrons pas! les sources extérieures a la tradition chrétienne
sont peu abondantes et ne jettent pas un éclairage lumineux sur I'homme de Galilée. Hormis les
sources chrétiennes, on peut recenser deux autres groupes: les sources paiennes et les sources
juives. Méme si ces deux groupes ne parlent que peu de Jésus, leur étude permet d'approcher avec
plus de finesse 1'époque ou a vécu le Christ. Des découvertes récentes, comme celles de
Qoumran, tout comme 1'exploitation systématique de documents connus permettent de cerner de
plus pres le monde palestinien du ler siecle, le milieu culturel, politique, social, religieux... pate
humaine dans laquelle Dieu s'est incarné.

1.1 Les sources paiennes

Tacite, Suétonne et Pline le Jeune sont les trois auteurs romains qui parlent de Jésus. C'est peu et
leurs textes sont succincts. Néanmoins on voit que fort tot I'Evangile a été a 1'origine de certains
troubles sociaux, preuves que la proclamation de Jésus comme le Messie dérangeait 1'ordre établi,
qu'il soit politique ou religieux.

Tacite (vers 55-120) : dans ses Annales, écrites sous Trajan (98-117), cet auteur romain consacre
un passage a l'incendie qui ravagea la ville de Rome sous Néron. L'empereur réussit a rendre les
chrétiens responsables de cet incendie, alors que de graves soupgons pesaient sur lui. Tacite
explique qui sont ces chrétiens: ce nom leur vient de « Christos », un homme que le procurateur
Ponce Pilate avait livré au supplice sous le principat de Tibere. Cet auteur voit dans ce
mouvement religieux une superstition détestable qui afflue vers Rome tout comme bien d'autres
monstruosités religieuses.

Suétone (vers 75-155) : on trouve chez cet auteur deux mentions des chrétiens dans son ouvrage
intitulé Vies des douze Césars : tout d'abord en relation avec Néron et une série de mesures
marquantes qu'il a prises durant son régne. L'empereur a livré au supplice les chrétiens, « sorte de
gens adonnés a une superstition nouvelle et dangereuse ». On voit ici que Suétone pose le méme
diagnostic sur le christianisme naissant que Tacite. Dans la vie de 'empereur Claude, Suétone

2




recourt au mot Christ (« Chrestos »). Il caractérise par la l'agitateur qui serait a 1'origine de
troubles dans la ville de Rome. En 49-50, Claude expulse effectivement les juifs de Rome a cause
de troubles non pas fomentés par « Chrestus », mais a cause du débat autour de ce Chrestus. A 70
ans de distance, il est toujours difficile d'€tre précis a propos d'une obscure secte juive...

Pline le Jeune (vers 61-115) : le document dont il s'agit ici est une lettre que Pline fait parvenir a
I'empereur pour lui demander conseil. Il est en Bythinie (nord-ouest de la Turquie au bord de la
Mer Noire) en tant que 1égat de I'empereur et le nombre élevé de chrétiens dans la population lui
fait probleme. Quelle attitude doit-il adopter ? La lettre de Pline contient toute une série de
renseignements intéressants sur le mode de vie des disciples de Jésus: ils se réunissent a date fixe
avant le lever du jour, ils chantent & Christ comme a un Dieu, ils s'engagent a ne pas commettre
de crimes...

Quelques autres mentions de Jésus ou des débuts du christianisme apparaissent en dehors de ces
trois auteurs, mais elles demeurent fort rares: deux lettres de I'empereur Hadrien, une lettre de
Mara bar Sérapion. Cette parcimonie des traces laissées par Jésus et les premiers temps du
christianisme peut surprendre. Il faut bien se dire toutefois que la Palestine est bien loin d'étre
I'épicentre de la culture du Bassin méditerranéen, que Jésus a commencé son ministére en
rassemblant autour de lui une petite équipe de fideles... Ce ne sera que dans la seconde moiti¢ du
IIe siecle que l'on trouvera des traces de la foi chrétienne plus abondantes dans la littérature.

1.2 Les sources juives

Il serait vain de penser qu'au sein du judaisme on trouve plus de mentions de Jésus. Il existe deux
passages de Flavius Joseéphe, le grand historien juif du Ier siecle, et quelques allusions dans le
Talmud (voir explication ci-dessous).

Flavius Joséphe (37? -100) : dans son écrit intitulé Les Antiquités juives, a deux reprises il fait
référence a Jésus. Tout d'abord a propos de la mort de Jacques, le frére du Seigneur: « Ananus
rassembla le sanhédrin des juges et fit comparaitre devant eux Jacques, le frére de Jésus, dit le
Christ, ainsi que quelques autres ; il les accusa d'avoir violé la Loi et les livra a la lapidation »
(Antiquités XX, 200). La mention du Christ n'a rien d'un rajout ultérieur. Il était tout a fait
possible pour un auteur juif de parler de la sorte de Jésus de Nazareth.

Le deuxiéme texte renferme plus de difficultés. Il a la particularité de contenir une confession de
foi digne d'un chrétien: « Jésus était le Christ ». Sous la plume de Josephe, cela sonne un peu
faux. On suppose qu'il s'agit-1a d'un retravail effectué par un chrétien et qu'il faut préférer d'autres
versions du texte que celle d'Eusebe, 'historien de 1'Eglise (265-340). D'autres versions de ce
texte nous sont accessibles, notamment celle d'Agapios, un évéque arabe du Xe siccle, dans son
Histoire universelle. La, le texte dit fort prudemment: « Peut-étre était-il le Christ. » Ce qui
importe ici, c'est que Flavius Josephe ait effectivement parlé de Jésus et de sa messianité sans
pour autant entrer dans une confession de foi quant a I'identité ultime du Nazaréen.

Le Talmud : la destruction du Temple de Jérusalem fut un coup terrible porté au judaisme. Elle
eut pour conséquence un changement profond de la piété juive. Non plus centrée sur la réalité du
Temple, elle se rassembla autour de 1'écrit. Au cours des deux premiers siecles de notre ere, on
assiste, par I'entremise des pharisiens, a un travail extraordinaire de mise par écrit des différentes
traditions orales. L'oeuvre ainsi constituée au début du Ille siecle s'appelle la Mishnah. A partir de
ce moment-1a, on fit un commentaire de la Mishnah qui prit le nom de Gemara. Le
rassemblement de ces deux écrits porte le nom de Talmud. On connait deux versions du Talmud,
le Talmud de Jérusalem, achevé au [Ve siecle et celui de Babylone, au VIe. On désigne Jésus par

3



le nom de Yeshou de Nazareth ou bien encore par la formule « celui-1a ». A douze reprises, on
rencontre la mention de Jésus, passages qui prennent souvent une tournure polémique.

Notre quéte en dehors de la tradition chrétienne peut paraitre bien maigre. Elle a au moins le
mérite d'établir « en tous cas formellement pour ceux qui refusent les témoignages des chrétiens,
la réalité historique du personnage de Christ » (F. F. Bruce, Les documents du NT : peut-on s’y
fier 2, p. 148).

1.3 Les sources chrétiennes

La quasi-totalité de ce que nous savons de Jésus vient du milieu chrétien. Contrairement a ce
qu'on pourrait penser, il n'y a pas que la littérature canonique (acceptée comme normative) — le
Nouveau Testament — pour nous parler de la vie du Galiléen. Il existe une littérature non
canonique qui comprend toute une série de documents tels les évangiles apocryphes, qui sont le
fruit de 'activité littéraire de chrétiens des premiers siecles. On trouve dans ces €crits des
évangiles, des Actes, des lettres et des apocalypses, témoins de ce fourmillement qui a jailli de
I'événement-Jésus. On aurait tort de croire qu'ils amenent quelque chose de décisif sur la
personne méme du Christ. En général plus tardifs, ils sont plutdt le reflet de ce qui traversait les
communautés dans lesquelles ils furent €crits. Croustillants et souvent gorgés de merveilleux, ils
sont du Ile siecle pour le Protévangile de Jacques et pour I'Evangile de Thomas, du Ve pour
I'Evangile de 1'enfance, et nous ne citons que les plus célebres. A tout dire, on peut se montrer
reconnaissant de la sagesse guidée par I'Esprit qui a prévalu lors du choix des écrits déclarés

« canoniques ».

Ce bref parcours de ce qui constitue les différentes sources de connaissance de la personne de
Jésus souligne l'inscription de 1'événement-Jésus dans I'histoire des hommes, histoire de croyants
et de non-croyants que la personne de Jésus n'a pas laissés indifférents. Venons-en maintenant a
ce qui constitue le coeur méme de toute connaissance de Jésus le Christ: les Evangiles.

2. Les Evangiles

2.1 Les Evangiles: des biographies de Jésus

Les Evangiles — c'est une évidence que de le dire — ont pour tout projet de parler de Jésus. Rien a
voir ici avec Tacite, Josephe ou le Talmud. Jésus est pour les évangélistes le Christ de Dieu, celui
qui a guéri des malades, celui qui, accusé injustement, a été clou¢ a la croix et que Dieu a rappelé
a la vie. Leur récit est dicté par leur foi en Jésus-Christ: 'homme Jésus, le Galiléen de Nazareth,
est identique au Seigneur de la chrétienté, ressuscité et ¢levé. Les évangélistes, qui ont rédigé leur
récit de 30 a 50 ans apres la crucifixion, se trouvent dans une double relation avec Jésus : d'une
part au travers de ce qui leur a été transmis des paroles et des actes de 'homme Jésus et, d'autre
part, au travers de leur foi au Christ élevé qui se manifeste par 1'Esprit au sein de la communauté.
La séparation que I'on rencontre souvent entre le Jésus historique et le Christ de la foi n'a pour
eux aucune pertinence. Car la tradition orale des paroles et des actes de Jésus est éclairée et
orientée par la foi au Christ.

On peut s'interroger ici sur la possibilité d'une investigation historique qui aurait pour but de
mener une enquéte sur le Christ, le Fils de Dieu, figure qui dépasse largement le cadre habituel de
la recherche historique et qui appartient au domaine de la foi, de la confession et du dogme. Est-
ce méthodologiquement possible, a partir d'Evangiles qui sont dominés par la foi en Christ, de
conquérir le Jésus de I’histoire ? Beaucoup de spécialistes contemporains dénient toute chance de
réussite a une telle investigation. Il est vrai que trop souvent la recherche de ’homme Jésus n'a
abouti, durant ces deux derniers siecles, qu'a reproduire le portrait d'un Jésus tour a tour héros du
progres, mystique, magicien, révolutionnaire, philosophe, hippie... somme toute la projection

4



méme de ’homme idé€al pour I’auteur de la recherche. On comprend alors mieux le refus de
s'aventurer dans une telle démarche, refus propre a nombre de nos spécialistes contemporains.

Il semble toutefois qu'aujourd'hui une voie nouvelle s'ouvre a ceux qui s'efforcent de rechercher
quel homme fut Jésus. Grace a une meilleure connaissance du milieu dans lequel a vécu Jésus, on
peut parvenir a des résultats plus probants concernant la transmission orale des données sur Jésus.
Au début de notre €re, il existait en Palestine un systéme scolaire fort intéressant. Les rabbis (les
maitres d'école d'alors) étaient trés a cheval sur la fagon dont leurs éléves apprenaient et
transmettaient le savoir enseigné. Ils avaient recours a des moyens mnémotechniques et se
faisaient réciter avec beaucoup de rigueur ce que leurs éleves avaient appris. Parfois on prenait
méme des notes pour asseoir dans la mémoire ce qui avait ét€ enseigné ; au point que la formule
suivante courait: « Bien meilleur que celui qui étudie 100 fois son passage, celui qui I’étudie pour
la 10le fois. » L'éléve respectait en son maitre le porteur de la tradition recue au Sinai. Il était
donc tres z€1€ pour graver dans sa mémoire les renseignements recus mot apres mot. Il s'inscrivait
ainsi dans la chaine de ceux qui transmettaient fidelement la tradition. La tradition autour de
Jésus suit les mémes régles ; des le début elle fut mémorisée et formulée de fagon a pouvoir étre
portée par la tradition orale.

De telles remarques n'en doivent pas moins composer avec la liberté créatrice de la tradition
orale, liberté que I'on retrouve fréquemment tant a Qoumran que dans le Talmud. On peut voir un
autre plaidoyer pour la streté de la tradition dans les quelques passages ou Paul reprend une
parole du Christ: a chaque fois on trouve la parole correspondante dans la tradition synoptique (1
Co7,10-11//Mt5,32;1 Co9,14// Lc 10,7; 1 Co 11, 23-25 // Mc 14, 22-24). Néanmoins la
diversité des agencements des Evangiles et la sensibilité de chacun s'y exprimant témoignent du
fait que les évangélistes ne se sont pas pergus comme de simples copistes ou compilateurs, mais
qu'ils ont fait oeuvre théologique. Dans les Actes des Apdtres on retrouve un peu le méme
phénoméne ! A trois reprises, Luc raconte la conversion de Paul sur le chemin de Damas. Luc ne
songe jamais a répéter ce récit de facon mécanique. On y retrouve des variations ainsi que
d'autres accents, toutefois, sur I'essentiel de ce qui est dit, les trois récits font les mémes
déclarations.

« Les Evangiles sont des livres de prédication, d'enseignement et méme de propagande. Ils ont
¢té €crits par des hommes engagés désireux d'en amener d'autres a ce méme engagement... C'est
dans ce sens que 1'on peut dire des Evangiles qu'ils sont partiaux. Mais pratiquement toutes les
biographies le sont. Elles ne sont pas écrites simplement pour disséquer des événements, mais
parce que telle ou telle personne est digne que 1'on parle d'elle et qu'il convient de le faire savoir.
Ce n'est pas la une raison pour contester ces biographies, bien au contraire, car leur motivation les
poussera fortement a donner la version la plus exacte possible des faits » (Richard France, Un
portrait de Jésus le Christ, pp. 176s.).

2.2 Un mais divers, divers mais un

Le lecteur lambda a fortement conscience de I'unité du propos qui traverse les évangiles. Ceux-ci
lui parlent de Jésus, de son enseignement, de ses actes et ce lecteur a I'impression que 1'on
retrouve les mémes éléments dans les quatre récits ¢vangéliques. Cette opinion a toute sa
pertinence, puisque, avant toute chose, nous autres lecteurs, nous cherchons a connaitre
l'enseignement de Jésus et ce qu'il a fait. Par-dela le texte des évangiles, nous focalisons notre
attention sur Jésus, le Seigneur, sans percevoir que ces textes sont aussi des lunettes teintées qui
nous livrent une certaine image de Jésus.

L'exégese contemporaine s'est rendu compte progressivement que, sans nier la place centrale de
'enseignement de Jésus, il est aussi possible de mettre en lumicre quelques-unes des perspectives
propres a chaque évanggéliste. Tout en étant unis dans la description de ce que Jésus a d'unique
pour l'histoire de I'humanité, les récits sont divers, chaque auteur étant porteur d'un message et

5



¢crivant a la lumicere de ce que lui-méme a compris de Jésus. Le public qu'un Marc ou qu'un
Matthieu a en point de mire est différent d'un Jean, ce qui donne une coloration particuliere a la
narration. Méme si on va au texte pour cerner de plus pres ce que Jésus a a nous dire, il faut étre
conscient du fait que l'information nous parvient dé¢ja au travers d'une interprétation de la
tradition que les évanggélistes ont recue et qu'ils retravaillent. Lorsqu'on traite des évangiles en
tant que source de connaissance de I'homme Jésus, il est aussi fondamental de décrire quelles sont
les perspectives propres qui caractérisent chaque évanggéliste.

2.2.1 Un exemple: Matthieu

A y regarder de prés, le plan de 1'évangile de Matthieu révéle une composition soignée. La
formule « Quand Jésus eut achevé ces instructions... » (7,28; 11,1 ; 13,53; 19,1 ; 26,1) marque la
fin des cinq grands discours de Jésus (5-7; 10; 13; 18; 24-25). Chaque discours traite d'un theme
particulier, respectivement de la condition de disciple, de la mission, des paraboles, des relations
entre les chrétiens et de l'avenir. De plus la progression dramatique de 1'Evangile apparait avec
plus de clarté, si 1'on s'attache a I'évolution méme du ministére de Jésus. En 1,1-4,16, on voit
Jésus le Messie. En 4,17-16,20, c'est le ministere public en Galilée qui s'accompagne d'un accueil
et d'une opposition toujours plus grande. De 16,21 a 18,35, c'est la révélation de la mission
messianique au cercle restreint des disciples: elle doit se réaliser dans la souffrance. En 19,1 a
25,46, on assiste a la venue (la seule dans I'évangile de Matthieu) de Jésus a Jérusalem et a la
confrontation avec I'establishment d'Israél. La dernicre partie 26,1 a 28,20 comprend la
souffrance, la mort et la résurrection, terme de la vie de 'homme Jésus. On peut dire avec R. T.
France que « cet Evangile est la présentation dramatique de I'endurcissement d'Israél a I'égard de
son Messie » (in G. E. Ladd, Théologie du NT, vol. 1, p. 280s.).

La notion d'accomplissement est tout a fait centrale dans la théologie de Matthieu. On retrouve
cette notion dans la formule : « Tout cela arriva pour que s'accomplisse ce que le Seigneur avait
dit par le prophete » (1,22; 2,15; 2,17; 2,23; 4,14, 8,17; 12,17; 13,35; 21,4; 27,9...). On peut voir
la le commentaire de Matthieu qui sanctionne I'histoire qu'il raconte. Il fait remarquer par 1a les
liens qui existent entre I'AT et I'histoire de Jésus. Cette sensibilité a la réalisation de 1'AT dans la
personne de Jésus est tout a fait caractéristique de la pensée matthéenne au point qu'on peut dire
que, pour Matthieu, Jésus est un nouveau Moise. La christologie — la précédente affirmation le
laisse entendre — est chez Matthieu plus développée que chez Marc. 11 insiste de fagon plus
explicite sur la divinité de Jésus (cf. Mt 14,33 // Mc 6,51s.). Le rapport de Jésus a la Loi est aussi
un théme particulierement développé chez Matthieu. Plusieurs exemples en 5, 21-47 et en 19
montrent que Jésus va au-dela d'une obéissance littérale pour saisir I'essence de la volonté de
Dieu, et ce faisant il accomplit vraiment la Loi en en donnant une interprétation correcte. On peut
voir dans la relation du croyant a la Loi une autre préoccupation théologique de cet évangile.
Tout cela montre bien les racines juives de Matthieu ; pour lui la venue de Jésus marque une
phase nouvelle dans le plan de Dieu. Dorénavant l'histoire se divise en deux périodes, Jésus
marquant le point de séparation. Jésus, Dieu avec nous, inaugure le nouvel age et rien ne peut
plus étre comme avant, y compris pour Israél.

3. Jésus le maitre

Cerner l'activité d'une personne au travers d'une téte de chapitre a toujours quelque chose de
réducteur. Parler en premier lieu de Jésus comme d'un maitre peut paraitre aléatoire et insuffisant,
néanmoins pour ses contemporains c'est certainement l'impression qui se dégageait de lui au
premier coup d'oeil: il était un maitre, un enseignant qui interprétait la Torah.

3.1 « Appelez-moi maitre ! »



Dans notre parcours autour de la question « Qui est Jésus ? », la réponse la plus simple qui peut
venir aux lévres des incroyants comme des croyants, proclame Jésus maitre de sagesse ou
enseignant. Dans les quatre ¢évangiles, on s'adresse a Jésus en l'appelant « maitre » (didaskalos).
Derriére ce mot que I'on rencontre a plus de trente reprises dans le NT, se cache le mot araméen

« rabbi » (7 x dans les évangiles) qui rend compte de la méme réalité : celle d'une reconnaissance
de Jésus comme maitre par ceux qui s'approchaient de lui. C'est Marc qui emploie le plus souvent
ce titre, bien qu'on le rencontre aussi ailleurs. Pour Marc, Jésus est le maitre qui rassemble autour
de lui des éleves ou des disciples en école, €leves a qui il confie le secret du Royaume de Dieu
(Mc 4,38 ;9,5;9,38; 10,35...). Cette insistance sur le fait que Jésus enseigne n'est nullement
incompatible avec l'affirmation de la divinité de Jésus (Mc 1,1) ; elle rend compte du souci
catéchétique d'un Marc qui tient a ce que ses lecteurs sachent de quoi il en retourne avec
l'enseignement et la personne de Jésus. Des trois autres évangiles, c'est celui de Jean qui parait le
plus proche des perspectives de Marc ; 1a aussi on rencontre souvent sur les levres des disciples le
mot « rabbi » et sur les Ievres des sympathisants le mot « didaskalos » (Jn 1,38+49 ; 3,2; 4,31...).
On aurait tort de voir dans cette maniere d'interpeller Jésus un titre christologique. Le peu
d'intérét d'un Matthieu ou d'un Luc pour ce titre rend bien compte de son peu d'importance pour
la perception fondamentale de 1'oeuvre de Jésus. Néanmoins une telle appellation renvoie a une
donnée historique tout a fait fondamentale : 'homme Jésus a parcouru la Palestine en tant que
rabbi et c'est en tant que tel qu'il se présentait a ceux qu'il rencontrait. Pour preuve la fagon dont
Jésus parle de lui-méme dans le texte qui retrace la préparation du dernier repas qu'il partage avec
ses disciples (Mt 26,18 et /) : « Allez a la ville chez un tel et dites-lui : « Le maitre dit: Mon
temps est proche... » D'autres textes comme Mt 10,24 et //, ainsi que 23, 8-10 rendent compte de
la méme réalité : Jésus se faisait appeler maitre par ceux qui l'entouraient. Non seulement Jésus
se voulait rabbi et il était pergu comme maitre par ses disciples, mais ses contradicteurs le
percevaient comme tel. Le Talmud tout comme Flavius Josephe corroborent une telle

perspective ; ils voient en Jésus un maitre qui égare ses auditeurs pour le Talmud, qui parait digne
d'étre écouté pour l'historien juif.

3.2 Un maitre qui interpréte I'AT

On n'est pas tres str de ce qui constituait le canon de I'AT a I'époque de Jésus. Correspondait-il a
celui que nous connaissons aujourd'hui, était-il amputé de certains écrits ? Une chose parait
acquise! le Pentateuque et les prophetes étaient reconnus comme Ecriture canonique et c'est face
a eux que Jésus se situe. Dans de nombreux débats avec ses contradicteurs, Jésus se pose en
interpréte de 1'AT. Et son usage de I'Ecriture repose sur la conviction qu'il y va, dans ces textes,
de la révélation de Dieu au travers de ses prophetes fideles. Une telle conviction transpire de
nombreux passages du NT (Mt 19,4 ; Mc 12,24 ; Lc 4, 3-12 ; Jn 10,35...). En adoptant une telle
attitude face a la Torah, Jésus ne fait donc pas oeuvre originale, il endosse bien plutot le respect
pour I'AT qui traverse tout le judaisme. Que 1'on soit sadducéen, pharisien, rabbi, z¢lote,
Samaritain... on considere la lecture de la Torah comme la pierre angulaire de son édifice
religieux. Pour entrer en dialogue avec ses contradicteurs et pour participer au débat théologique
de son temps, Jésus a di faire preuve d'une grande érudition relativement a I'Ecriture.
L'enseignement sur le divorce est tout a fait typique (Mt 19 et //). Cet enseignement n'aurait
bénéfici¢ d'aucune pertinence aux yeux de ses interlocuteurs s'il ne faisait fond sur I'Ecriture.
C'est ainsi qu'il est permis de penser que, comme tout autre rabbi ou prophete, Jésus a di
affronter I'invitation au discernement de Dt 13, 1-5. « S'il surgit au milieu de toi un prophéte ou
un visionnaire — méme s'il t'annonce un signe ou un prodige et que le signe ou le prodige qu'il
t'avait promis se réalise — s'il dit: « Suivons et servons d'autres dieux », des dieux que tu ne
connais pas, tu n'écouteras pas les paroles de ce prophete... » Il était donc nécessaire a Jésus de
donner du crédit a ses vues en ayant recours a — si possible — plusieurs passages pour étayer son

7



enseignement. I le fit d'ailleurs si bien qu'il récolta les suffrages du peuple: « Les foules resterent
frappées de son enseignement; car il les enseignait en homme qui a autorité et non pas comme les
scribes. »

Les évangiles nous présentent un Jésus qui, loin de s'opposer a I' AT, fait fond sur I'Ecriture et en
présente une interprétation qui subordonne les observances rituelles a la loi morale enracinée
dans le grand commandement d'aimer Dieu et son prochain.

3.3 Jésus et la Loi

Notre christianisme, marqué par une certaine lecture de Paul et un discours sur la justification par
la foi qui n'embrasse plus la réalit¢é du monde comme lieu nécessaire d'une présence (dérive
luthérienne), a de la peine a intégrer le oui fondamental de Jésus a la Loi. Dans la droite ligne de
sa perception de I'AT, Jésus porte un profond respect pour la Loi de Dieu donnée a Moise. 1l se
désolidarise néanmoins de I'ensemble des prescriptions, treés complexes, que la tradition juive
avait peu a peu tissé autour d'elle pour la réaménager a partir d'un centre: I'amour de Dieu pour
les pauvres et les souffrants. La Loi est remise en perspective a partir de cette conviction forte
qu'il a de I'amour, de la miséricorde et de la fidélité de Dieu.

L'exemple-type de cette mise en perspective de la Loi, c'est la facon dont Jésus se positionne par
rapport aux lois concernant la pureté rituelle. La vie quotidienne du peuple juif était rythmée par
toute une série de prescriptions sur l'alimentation, 1'éducation, la sexualité, le travail, les relations
sociales, la priere, etc. Dans cette casuistique, la question du sabbat et 1'obligation de pratiquer
I'aumone jouaient également un grand role.

C'est sur la question du sabbat et de l'interdit posé ce jour-la sur tout travail (hormis la célébration
du Seigneur !) que s'enflamme le conflit entre Jésus et les scribes. Marc nous raconte ce face a
face a la synagogue un jour de sabbat (Mc 3, 1-6). Les scribes épient Jésus, ils sont désireux de
voir ce qu'il fera. Jésus, de fagon bien provocante, choisit de guérir ce jour-la un homme a la
main paralysée. On aurait pu attendre le lendemain pour cette guérison, lorsque I'on souffre on
n'est pas a un jour pres. Jésus provoque, il nargue l'autorité des scribes en effectuant cette
guérison ce jour-1a, alors qu'il avait déja indiqué précédemment sa perception de la réalité du
sabbat. « Le sabbat a ¢été fait pour I'hnomme, et non I'homme pour le sabbat » (Mc 2,27). En disant
cela, le Galiléen fixe un ordre de priorité : la vie de 'homme, le bien de 'humanité sont a préférer
a l'observation stricte du sabbat.

I1 est bien entendu que Jésus ne propose pas I'abolition pure et simple du jour chomé. Il propose
plutot un réaménagement de son caractere absolu. Ce qui doit primer dans la vie du croyant, ce
n'est pas I'observance scrupuleuse du sabbat ou des lois rituelles, mais bien I'amour. Il y a donc
une priorité accordée a I'amour sur le rite, une priorité au souci de l'autre sur le souci de sa propre
pureté. Dans la polémique autour de la dime (Mt 23,23), on retrouve le méme souci. Jésus refuse
de voir le croyant se laisser obnubiler par l'accessoire de la Loi. Priorité toute a la justice, a la
miséricorde et a la fidélité sans négliger pour autant cela : la pratique de la dime ou de la
libéralité en l'occurrence. Face a I'émiettement de la casuistique juive, Jésus propose un
recentrage de la compréhension de la Loi en indiquant a ses auditeurs une clef d'interprétation de
toute la Torah, le sommaire de la Loi: « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton coeur, de
toute ton ame, de toute ta pensée et de toute ta force... Tu aimeras ton prochain comme toi-
méme » (Mc 12,28-31). C'est ainsi que I'amour d'autrui recoit le méme poids que 1'amour de
Dieu, toute observance de la Loi ne pouvant faire fi de la personne du prochain dans la relation a
Dieu. « La Loi n'est donc plus a respecter parce qu'elle est la Loi ; elle est a suivre parce qu'elle
sert I'amour, et quand elle sert 'amour. Notez bien que le souci d'autrui n'abroge pas la Loi; il est
adopté comme principe de recomposition de la Torah » (Daniel Marguerat, L'homme qui venait
de Nazareth, p. 71).



3.4 L'enseignement aux disciples: le Sermon sur la montagne

Jésus, le maitre, a interprété I' AT, il s'est positionné de fagon particuliere face a la Loi ; toutefois
il n'a pas fait que cela, il a aussi développé son propre enseignement dont la page la plus célebre
est sans nul doute le Sermon sur la montagne (sslm), qui semble regrouper et condenser un
certain nombre d'enseignements que Jésus a donnés ou répétés dans diverses circonstances. Le
chap. 5 de Matthieu traite de la justice du Royaume dans les relations avec autrui, le chap. 6 dans
les relations avec Dieu et, dés le v.19, dans les relations avec les choses et les circonstances. Le
chap. 7 regroupe des paroles qui n'ont pas de lien évident entre elles, et n'ont peut-Etre pas toutes
¢té dites au méme moment, mais qui restent dans cette optique du comportement des fils du
Royaume.

3.4.1 Exigence impossible?

Le probléme principal que souléve cet enseignement est son exigence extrémement élevée (cf. les
« Mais moi je vous dis... » du chap. 5, de la justice qui surpasse celle des pharisiens, etc.). Si nous
sommes en présence d'une loi, elle est plus exigeante, et de beaucoup, que celle de Moise. Va-t-
elle produire des super-pharisiens? Ou des gens écrasés par leur culpabilité devant leur incapacité
a suivre ces préceptes?

3.4.2 Le Sermon sur I'éthique du Royaume

Si I'on tente d'entrer dans le sslm en dehors du contexte de la prédication du Royaume, on aboutit
a une impasse. Jésus a donc commence par proclamer (chap. 4): « Maintenant que je suis au
milieu de vous, le Royaume s'est approché de vous. » C'est le moment-clé. La venue du Royaume
signifiera le grand redressement de tout ce qui est faussé. La justice régnera, parce que Dieu
régnera. « Serez-vous dignes d'y entrer, conformes a ses normes? Non, bien sir! Il vous faut
d'abord le reconnaitre, demander et recevoir grace, puis entrer dans le grand changement que je
vous apporte. Je suis au milieu de vous pour vous en montrer le chemin et vous en donner les
moyens. Suivez-moi ! Regardez-moi, écoutez-moi, et vous saurez comment on vit quand on est
fils du Royaume. Vous étes mes disciples : vous €tes avec moi pour apprendre. Moi je suis la
pour vous enseigner, plus : pour vous montrer comment on vit dans le Royaume. »

Le sslm donne donc une description de cette vie nouvelle, il donne un contenu €thique a la notion
de « justice ». C'est la description du style de vie de celui qui, ayant entendu l'appel, est entré, des
maintenant, dans le Royaume. Le sslm est la loi nouvelle d'un peuple nouveau. Le Royaume de
Dieu, c'est donc, ici et maintenant, le régne de Dieu sur nos vies. La mise en pratique des
préceptes du sslm, c'est la volonté de Dieu faite sur la terre comme elle 1'est au ciel. Oui, mais
c'est impossible! C'est utopique. Qui obé¢it ? Diverses interprétations ont tenté d'évacuer le
probléme de cette non-observation. En disant par exemple que le sslm est réservé a un temps
particulier (imminence eschatologique de la génération apostolique, qui croyait que le Seigneur
allait revenir sans délai; ou alors application du Millenium), ou est réservé a une catégorie de
personnes (les moines se retirant du monde impur pour pratiquer un absolu impraticable dans le
monde), etc.

Nous présentons plus en détail trois approches du sslm, applicables d'ailleurs a tout
l'enseignement de Jésus — et a celui des épitres. Ces trois approches se completent. Elles
deviennent fausses si on en choisit une contre les autres.

3.4.2.1 Interprétation pédagogique en vue de la repentance

Cette approche fait grand cas de I'extréme exigence des paroles de Jésus et de I'incapacité de
I'homme pécheur a la satisfaire. Le réformateur du XVle siecle, Martin Luther, 1'a fortement
vécu : nul ne peut lire ces paroles sans €tre saisi d'épouvante. Jésus a voulu avant tout réduire a
néant la propre-justice pharisienne qui croyait avoir réussi a « domestiquer » la Loi de Dieu en la

9



détaillant dans une multiplicité de préceptes et d'interdictions 1égalistes. « Maitre, j'ai observeé
tout cela dés ma jeunesse... » (Marc 10.20) ; « Irréprochable a 1'égard de la justice de la loi... »
(Ph 3.6). Or la loi est 1a pour nous faire prendre conscience de notre péché devant Dieu (Ro 7.7),
et non pour alimenter notre prétention a nous justifier nous-mémes. Selon cette approche, ce sont
des paroles-chocs, visant a dépouiller les « riches » de leurs prétentions et les amener a la

« pauvreté en esprit » qui leur donne seule I'acces au Royaume.

En un sens, cette interprétation est trés paulinienne. Mais rien dans le texte lui-méme ne nous
autorise a envisager le sslm sous cet angle! Poussée a I'extréme, cette approche est aussi un
moyen d'évacuer la mise en pratique: elle se réduit a une méthode pour amener a la repentance.
Les commandements ne seraient plus des commandements, mais un procédé!

3.4.2.2 Interprétation christologique

Selon cette approche, le verset-clé est Mt 5.17, ou Jésus dit qu'il est venu accomplir la loi, et non
l'abolir. En fait, Jésus est le seul qui ait réellement et totalement mis en pratique la loi de Dieu,
non seulement d'une facon formelle, extérieure, cantonnée a un certain nombre d'oeuvres et
d'abstention, mais d'une facon pleine et totale, ou le « faire » est I'expression d'un « étre ». Le
sslm, c'est précisément cette loi portée a sa plénitude. En enseignant un tel programme de vie,
Jésus avait l'autorité de celui qui le vivait lui-méme parfaitement. Sa justice a lui, et a lui seul, est
celle qui surpasse celle des scribes et des pharisiens (5.20). Si Mt 5, 6, 7, dépeignent le
comportement de I'homme nouveau, de 'homme converti (metanoia : repentance, conversion,
changement de vie et de mentalité), de 'homme portant en lui les normes du Royaume (cf. Jér.
31,34), alors cet homme n'existe qu'a un seul exemplaire, et c'est Jésus.

Le professeur E. Thurneysen, un représentant typique de cette interprétation, déclare : « Toute la
question est de savoir si nous voyons ou non que la loi du sslm est la forme sous laquelle
I'Evangile vient a nous. Si oui, cette loi n'est pas une loi qui nous tue, mais au contraire un appel a
la vie. Car elle ne fait que décrire une vie, la vie qui est juste aux yeux de Dieu. Une vie bien sir
que jamais et nulle part ['homme n'atteindra ni ne créera, puisque nous autres hommes nous
n'accomplissons pas la loi de Dieu. Mais une vie qui de Jésus-Christ vient a nous, de lui le seul
qui ait accompli la loi de cette vie. La venue a nous de cette vie qui émane du Christ, c'est la
grace. L'accepter comme si elle était notre propre vie — et en Jésus-Christ elle 1'est devenue — c'est
la foi. C'est ainsi que notre vie devient juste devant Dieu par grace, par le moyen de la foi. Tel est
I'Evangile contenu dans la loi du sslm » (Le Sermon sur la Montagne, Labor et Fides, pp. 36-37 ;
c'est nous qui soulignons).

En d'autres termes: est juste celui qui se conforme au sslm. Or un tel homme n'existe pas. [l n'y a
pas un juste, pas un seul (Ro 3,10). Le seul qui l'ait pratiqué est Jésus-Christ, et il nous donne sa
vie juste. Nous pouvons dire dans ce sens que Jésus est non seulement mort pour nous, mais qu'il
a vécu pour nous. Il est mort a notre place, mais il a aussi pratiqué le sslm a notre place. Sa
justice, qui surpasse celle des pharisiens, il nous la donne et nous la saisissons par la foi. Nous
nous en revétons (Ph 3,9) en sorte que désormais nous remplissons la condition posée par Mt
5.20 pour entrer dans le Royaume de Dieu. A noter que cette condition rejoint en fait celle
exprimée par Jésus a Nicodéme : « Si un homme ne nait de nouveau, il ne peut entrer dans le
Royaume de Dieu » (Jn 3,5-7).

Cette interprétation rencontre notre adhésion. Mais si on s'en tient 1, la question de notre mise en
pratique est a nouveau évacuée! Est-ce que la justice de Christ nous est appliquée par décret,
juridiquement, dans les sphéres célestes seulement ? La encore, nous risquons d'interpréter le
sslm a partir d'une doctrine qui, pour étre biblique, n'est cependant ni explicite ni implicite dans
le texte de Matthieu. Nous devons donc aller jusqu'a la troisiéme approche

3.4.2.3 Interprétation catéchétique

10



C'est en fait, la seule qui s'en tient au texte lui-méme. En effet, le sslm est bel et bien présenté
comme un enseignement aux disciples, et il se termine en affirmant qu'il a été préché pour étre
pratiqué (la différence entre la maison sur le roc et celle sur le sable est celle de la mise ou non en
pratique: Mt 7, 21-24). Cette interprétation nous accule a la question décisive: quelle est
l'obéissance que la parole de Jésus demande de moi aujourd'hui ? Pour ne pas tomber dans le
picge d'un super-légalisme, il faut que cette approche soit I'aboutissement des deux précédentes:
Je ne peux pas obéir, donc je suis exclu du Royaume (repentance) ; Jésus a obéi parfaitement et il
me donne sa justice: par la foi en lui, je deviens dés aujourd'hui un fils du Royaume (nouvelle
naissance par la foi). Dés lors j'apprends a me conformer aux normes du Royaume. J'écoute ces
paroles, je suis un disciple, d¢ja revétu d'un statut nouveau (« Vous étes le sel... la lumiere », Mt
5, 13-14). Je vis dans une relation toute nouvelle et confiante avec « mon Pére qui est dans les
cieux » (chap. 6) (sanctification, éthique nouvelle par I'Esprit).

3.4.3 L'exigence de la grace

Ce n'est donc pas pour étre juste et entrer dans le Royaume que je m'efforce de mettre en pratique
le sslm — ce serait totalement désespérant. Mais je suis membre du Royaume, je vis sous l'autorité
de ce Roi. Et j'apprends, avec des chutes, mais dans la certitude du pardon, a me conformer a
cette loi. Elle est toujours comme un programme de vie devant moi (on peut ici continuer le
cheminement parall¢le avec Phil. 3, cf. les vv. 12-14: ce n'est pas que j'aie atteint la perfection,
mais je cours pour tacher de la saisir puisque j'ai été saisi par Jésus-Christ).

Par le Saint-Esprit, le Christ qui a accompli le sslm pour moi veut venir 1'accomplir en moi, qui
ne puis que renoncer a prétendre m'améliorer par mes propres forces — ce qui serait une démarche
pour obtenir charnellement le Royaume. Mais je suis confronté a cet appel a une vie sans cesse
réformée par la Parole de Dieu.

3.5. Les Paraboles

« Les paraboles de Jésus ne sont pas des moyens de démonstration, mais des moyens de
révélation » (A. Nygren). Jésus a beaucoup parlé en paraboles, et ces histoires toutes simples et
prises sur le vif ont un accent d'authenticité extraordinaire. Au travers d'elles, on prend
conscience que Jésus était un homme de la campagne, familier des coutumes du monde rural,
attentif aux événements et aux problémes de ses contemporains, observateur de la vie de la
nature, parfaitement au courant des moeurs réglant les relations dans le monde du commerce et
du travail. Pour qui désire connaitre ce qu'était la vie quotidienne dans la Palestine du premier
siecle, elles sont une mine de renseignements inépuisable, et trés siire.

Mais en un sens, cela fait probléme ! En effet, en entendant les paraboles, les contemporains de
Jésus le sentaient tres proche d'eux. Or nous vivons pres de vingt siecles plus tard, dans un
univers tres différent, surtout en ville. Ouvriers agricoles, bergers, pécheurs, employés de maison
devaient vibrer bien plus que nous en entendant ces récits dont certains détails, parfois
significatifs, nous échappent. Ainsi par exemple, la parabole du serviteur impitoyable (nous
gardons, par commodité, les titres habituels des paraboles, tout en sachant qu'ils sont souvent mal
choisis) — Mt 18, 1-35 — prend une force particuliére lorsqu'on découvre que les 10'000 talents de
dette dont le premier serviteur se voit soulagé équivalent a... 100 millions de deniers, et qu'il
refuse de remettre une dette de... 100 deniers. Caricature qui montre le scandale de nos refus de
pardonner apres avoir été graciés par Dieu. Autre exemple : le semeur de Mt 13,4 nous parait
plutot maladroit de gaspiller son grain sur le chemin et dans les ronces. On ignore qu'en Palestine
on semait avant les labours, dans des champs que chacun avait la permission de traverser tant
qu'ils n'étaient pas labourés, y tracant ainsi des raccourcis qu'on ensemengait puisqu'une fois que
la charrue avait passé, ils étaient rendus a la culture (Particulierement utile pour expliciter ce

11



contexte social des paraboles: J. Jérémias, Les Paraboles de Jésus, coll. Livre de Vie, éd.
Mappus).

On peut supposer que Jésus, dans bien des cas, a saisi au vol un fait divers ou un événement
connu de ses auditeurs. Tel fut probablement le cas pour la parabole du bon Samaritain. Dans la
parabole des mines (Lc 19,12. 14. 17), on peut reconnaitre des allusions a un événement précis
survenu en l'an 4 av. J.-C. : Archélaiis était allé a Rome dans l'intention de faire valider par
I'empereur sa prétention au pouvoir sur la Judée. Simultanément, une cinquantaine d'opposants
firent le méme voyage pour contrecarrer ce projet. A son retour, Archélaiis se vengea
impitoyablement.

Ce qui est cependant frappant, c'est que malgré cet ¢loignement culturel et temporel entre les
paraboles de Jésus et nous, elles nous parlent si directement. C'est qu'elles expriment, au-dela de
I'anecdote, une réalité permanente et universelle.

Elles sont Parole de Dieu vivante pour nous.

3.5.1 Qu'est-ce au juste qu'une parabole?

Formé par une démarche de pensée scientifique et évoluant dans un monde fagconné par la
technique, notre esprit occidental est assez étranger au langage imagé, qui est une facon de parler
typiquement orientale. L'Ancien Testament est riche en nombreuses paraboles, langage que les
prophétes affectionnaient (la plus célebre étant 2 Sam 12), mais les « sages » aussi (livre des
Proverbes). Les rabbis du temps de Jésus usaient de cette forme d'enseignement, tout comme
'apdtre Paul, lui que 1'on considere souvent comme quelqu'un de trés « intellectuel » ! (Ro 11,17
ss; 1 Co 12,12ss, etc. ; avec des comparaisons tirées du sport, de 1'armée, de 1'agriculture, de la
construction...).

Peut-on donner une définition de la parabole ? « A son niveau le plus simple, une parabole est
une comparaison tirée de la nature ou de la vie courante, qui frappe 1'auditeur par son caractere
vivant ou étrange, et laisse 'esprit suffisamment intrigué pour I'engager a une réflexion
personnelle et active » (C.-H. Dodd).

Si on prend le terme dans son sens le plus extensif, on peut dire que les paraboles de Jésus sont
innombrables. En effet, le terme grec parabole traduit le mot hébreu mashal qui peut signifier :
parabole, comparaison, allégorie, fable, proverbe, énigme, exemple-type, et méme jeu de mots.
Jésus a usé de presque toutes ces formes de langage. Quand il dit par exemple: « Je suis le
chemin », « Je suis le cep et vous les sarments », ce sont des mashal. Quand il invite a regarder
les oiseaux du ciel ou les lys des champs, également. Le figuier qui bourgeonne (Luc 21. 29-31)
est mashal. Dire : « Méfiez-vous du levain des pharisiens », ou « Si un aveugle conduit un
aveugle, tous deux tombent dans un puits », parler de poutre dans un oeil, de sépulcres blanchis,
etc., etc., c'est avoir recours a un langage parabolique. Rien que dans le Sermon sur la montagne,
on trouve facilement une quinzaine de mashal.

Mais au sens plus étroit du terme ( celui qui va nous occuper ici), la parabole est un récit figure,
relatant un événement (il se passe quelque chose), imaginé ou réel. Dans ce cas, on peut recenser
un peu plus de trente paraboles dans les synoptiques, on compte dix paraboles propres a Matthieu
seul, une a Marc seul, seize a Luc seul, quatre se trouvent dans deux évangiles et trois dans trois
évangiles). Certains de ces récits sont tres brefs, des flashs de un ou deux versets (ex. Mt 13, 44-
46, Lc 15, 4-9). D'autres constituent un récit beaucoup plus €laboré, avec plusieurs personnages
et une action qui se développe (ex. le fils prodigue, les mauvais vignerons). De tels récits
pourraient presque étre appelés des « nouvelles » ou des contes. Ce dernier terme toutefois serait
assez mal choisi, dans la mesure ou pour nous le mot « conte » évoque un univers
fantasmagorique, irréel, ou les animaux parlent, et ou le prodige est monnaie courante. Rien de tel
dans les paraboles des évangiles. Leur force tient a leur réalisme qui, nous I'avons vu, les rend

12



proches de la vie quotidienne. Méme si, en général, elles présentent un détail insolite qui est
justement le point a partir duquel l'auditeur doit se mettre a réfléchir.

3.5.2 Les paraboles, pourquoi et pour qui?

Si Jésus emprunte ce mode de langage typiquement oriental, est-ce pour s'adapter aux coutumes
ambiantes ? Cherche-t-il simplement a « accrocher » un public distrait, a faciliter la
compréhension a des gens tres peu cultivés ? 11 est incontestable qu'une fagon de parler imagée et
concrete a beaucoup plus de chance de provoquer curiosité et intérét qu'un exposé théorique, du
moins dans le « grand public ».

11 faut alors faire face a une parole ¢tonnante de Jésus, relatée par les trois évangélistes, bien que
sous des formes un peu différentes: « Ceux qui I'entouraient avec les douze l'interrogérent sur les
paraboles. Il leur dit: C'est a vous qu'a été¢ donné le mysteére du Royaume de Dieu, mais pour ceux
du dehors, tout se passe en paraboles afin que tout en regardant bien, ils ne voient pas, et qu'en
entendant bien, ils ne comprennent pas, de peur qu'ils ne se convertissent et qu'il ne leur soit
pardonné » (Mc 4, 10-12, cf. aussi les v. 33-34; Lc 8,10; Mt 13, 10-17).

Probleme difficile a résoudre! « A lire honnétement les Evangiles, on doit reconnaitre que Jésus
désirait €tre compris de tout le monde et donc qu'il n'a pas cherché a voiler son enseignement
sous des formes inintelligibles » (Dodd). Non, décidément, Jésus ne s'est pas ingénié a user d'un
langage codé, a la maniere des apocalypticiens de son temps, pour n'étre compris que par des

« 1nitiés ». Il est au contraire évident que beaucoup de paraboles étaient adressées a la foule, voire
directement a ses adversaires. Et Jésus leur parle afin — et non — de peur qu'ils comprennent. Et
c'est bien ce qui s'est produit, par exemple en Mt 21,45 ou nous lisons : « Apres avoir entendu ces
paraboles, les principaux sacrificateurs et les pharisiens comprirent que c'était d'eux que Jésus
parlait. » Les trois paraboles de Luc 15 (brebis, drachme et fils perdu) s'adressent aux pharisiens
scandalisés de le voir fréquenter ces « perdus », afin qu'ils saisissent a quel point ils sont
¢trangers a la pensée et au dessein de Dieu, et qu'ils changent eux, de pensée et de mentalité.
Mais par contre, les paraboles de Matthieu 13, parlant du Royaume comme d'une réalité cachée,
mystérieusement puissante pour renouveler toutes choses, déja en oeuvre méme si le monde ne le
percoit pas, s'adressent aux disciples, et non a la foule indifférente ou avide de se trouver un
messie a la mesure de ses aspirations charnelles. Elles parlent du mystére du Royaume.

Faut-il alors partager les paraboles en deux catégories : les paraboles d'accrochage et les
paraboles a usage interne qui seules seraient concernées par la troublante citation de Marc 4 ? Ce
serait simplifier le probléme. Il faut plutot dire que toute parabole est un récit que certains se
contenteront d'écouter comme une petite histoire touchante ou dramatique, sans approfondir ni se
sentir interpellé personnellement. Mais aussi toute parabole est destinée a déclencher une prise de
conscience chez ceux qui le veulent bien. Le profit qu'on tire d'une parabole est toujours
proportionnel au travail de réflexion et de remise en question qu'on est prét a fournir. Avec la
parabole plus encore qu'avec n'importe quel autre texte biblique, la superficialité et le refus de se
laisser prendre a partie condamne a repartir les mains vides. Et la parole d'Augustin : « Crois pour
comprendre » s'y applique tout particuliérement.

Voici une excellente application due a A. Maillot (Les paraboles de Jésus aujourd'hui, Geneve,
Labor et Fides, 1973) :

« Ecartons le contresens habituel et si néfaste selon lequel les paraboles sont des messages
simplifiés du Christ, des paroles pour (...) sous-développés spirituels. Marc 4,10 est péremptoire:
la parabole est difficile, en tout cas inattendue. Son vrai sens est réservé, non pas a l'intellectuel,
mais au croyant. La parabole dissimule plus qu'elle ne révele. Plus exactement, d'abord elle
dissimule la Parole de Dieu, pour mieux la révéler ensuite. Certes par elle Jésus entend nous faire
aller plus avant dans le mysteére du Royaume de Dieu. Mais ce mystére est justement celui qui est
cach¢ a 'homme naturel, fiit-il le plus grand des philosophes et le plus avisé des savants(...).

13



Rappelons que lorsque Jésus a voulu nous faire entrer le plus loin possible dans le mystere de
Dieu et le mysteére de I'homme, il a employé la parabole. Dans le fond, il ne connait guere d'autre
genre théologique que celui-ci. Alors que nous, nous faisons de gros livres, employons des mots
compliqués avec des phrases obscures, Jésus, quand il faisait de la théologie, se contentait de
nous raconter une histoire fort banale, mais infiniment plus riche que nos livres les plus savants et
les plus pesants. Si les paraboles sont « difficiles », c'est qu'elles vont séparer, non pas les doués
des imbéciles, mais les croyants des incroyants. Ce ne sont pas les plus malins qui vont
comprendre, mais les plus confiants. »

Quant a la phrase tres dure : « De peur qu'ils ne se convertissent et qu'il ne leur soit pardonné »...
elle reste difficile. Je ne pense pas qu'il faut y voir une allusion au fait qu'lsraél devait selon le
plan de Dieu, rejeter son Messie, et qu'alors Jésus a fait en sorte qu'ils ne se convertissent pas.
N'est-ce pas plutdt parce que Jésus ne veut pas de « conversion » qui ne soit qu'une simple
adhésion a la prédication enflammée d'un prédicateur messianique décrivant le monde
merveilleux et séduisant que serait le Royaume de Dieu — mais sans l'obéissance d'un coeur brisé
et contrit. Ce raisonnement est du méme ordre que celui qui conduisait Jésus a interdire a tel
miraculé de témoigner de ce qu'il avait fait pour lui, car il redoutait les foules qui le suivaient a
cause de ses miracles, sans pour autant se donner entierement a lui ; ou que les invectives de
Jean-Baptiste a 1'adresse des candidats au baptéme de repentance sans profonde repentance. Cette
parole en tout cas nous incite a nous méfier d'une forme de publicité démagogique pour la
conversion, et nous montre a quel point I'homme est retors, qui arrive toujours a s'emparer de la
parole de Dieu pour en faire un moyen d'échapper a Dieu. Ce fut le cas en Israél de la loi, des
sacrifices, de la royauté. »

3.5.3 Interpréter les paraboles

3.5.3.1 Interprétation allégorique

Une allégorie est une histoire fabriquée en sorte que chaque ¢lément, chaque détail ait une
signification symbolique derricre laquelle il faut déchiffrer une réalité spirituelle cachée. Quand
Paul décrit I'armure du chrétien, il use du mode allégorique (Ep 6, 13-17). La parabole du semeur
est interprétée allégoriquement par Jésus : le semeur, la semence, chaque terrain, chaque obstacle
a la croissance, sont une image d'une réalité précise a un autre niveau. De méme pour la parabole
de l'ivraie (Mt 13,37ss). A noter que ce sont justement les seules paraboles que Jésus interprete
lui-méme, ce qui prouve leur caractere spécial, allégorique.

La plupart des paraboles ne sont pas des allégories. Les interpréter allégoriquement peut aboutir a
des résultats « tirés par les cheveux ». On le fait parfois avec la parabole du bon Samaritain.
Voici ce qu'en dit le grand Augustin: 'homme qui tombe aux mains des brigands, c'est Adam.
Jérusalem, c'est la cité céleste qu'il n'aurait jamais di quitter pour aller a Jéricho qui symbolise le
monde mortel. Les brigands, ce sont Satan et ses démons, qui font tomber 'homme, le
dépouillent de sa vie spirituelle et le roulent dans le péché et dans la mort. Le prétre qui passe
outre, c'est la loi ; le 1évite, les prophetes. Le Samaritain, c'est Jésus ; sa monture, son corps
portant notre misere. Panser les blessures, c'est dompter le péché, 1'huile est 1'espérance et le vin
la ferveur. L'auberge, c'est I'Eglise, et I'aubergiste, 1'apdtre Paul. Les deux deniers, la promesse de
cette vie et de la vie future. La promesse du retour du Samaritain, c'est I'avénement du Christ.
Méme si tout ce que le bon Augustin dit est vérité spirituelle utile a entendre, cette manicre de
traiter le récit est manifestement étrangére au « genre littéraire » qu'est la parabole! Cette
méthode pourtant se retrouve souvent chez les Peres de 1'Eglise, et correspond a l'ultra-typologie
en cours a la méme époque a I'égard de I'AT.

3.5.3.2 La parabole proprement dite

14



C'est un récit figuratif dont le sens apparait quand on le considére comme un tout. Les détails sont
la pour étre au service de 'ensemble du « scénario », et non pour symboliser en eux-mémes
quelque chose ou quelqu'un. Ces détails campent un décor vivant et vraisemblable, et vont créer
une atmosphere au service du message de la parabole. Ainsi, pour revenir au bon Samaritain,
huile et vin, monture, deniers donnés a I'aubergiste et promesse de revenir payer les autres frais,
tout cela montre la qualité d'amour qui illustre I’« extraordinaire » dont parle Mt 5,47, un amour
extraordinaire démontré dans I'oeuvre de Christ pour nous.

Dans la parabole de I'ami importun (Luc 11, 5-8), il serait vain de se creuser la téte pour savoir,
par exemple, qui sont la femme et les enfants au lit ! Il n'y a pas a chercher qui représentent les
ouvriers embauchés a la 3e ou a la 6e heure (Mt 20,1). Si le juge inique (qui dit : quoique je ne
craigne pas Dieu) devait en lui-méme symboliser Dieu, on verserait dans l'absurde.
Allégoriquement interprétée, la parabole de I'économe infidele serait scandaleuse!

Quand Jésus dit : « Le royaume des cieux est semblable a du levain », c'est se condamner a rester
extérieur a l'esprit des paraboles que de faire la déduction : royaume=levain. Mais I'ensemble de
I'illustration, qui évoque 1'action étonnante d'une pincée de levain dans une masse de farine
suffisante pour un gateau pouvant nourrir cent personnes, présente des analogies avec la
puissance du Royaume, si insignifiante en apparence.

Ainsi, il faut chercher, non pas a déchiffrer chaque ¢lément d'une parabole, mais nous demander
ou est sa pointe, son point de contact avec une réalité spirituelle qu'elle éclaire. Il nous faut
apprécier l'ensemble de la situation imaginée par le récit, et en tirer une lecon. Et comme déja
signalé, le point de départ du sens de la parabole est en général 1'élément insolite qu'elle contient.
Car le monde spirituel auquel nous ouvrent les paraboles est différent, surprenant par rapport aux
normes et comportements de ce monde-ci.

3.5.4 Remarques en vrac

Différentes tentatives ont été faites pour tenter de « classer » les paraboles en différentes
catégories, selon leur theme et le but visé. Evidemment, il est alors de premiére importance de
prendre bien soin de noter le contexte rédactionnel immédiat dans lequel s'insere la parabole.
Cela est particulierement apparent pour les trois paraboles de Luc 15, dont les v. 1-2 nous alertent
sur l'intention de Jésus et sur les destinataires de ces trois paraboles — notamment on remarque
que Jésus s'adresse, non a des fils prodigues, mais a des fils ainés.

Les paraboles de I'évangile de Luc, dans leur ensemble, ont un caractere plutot personnel et
visent le comportement moral de ceux qui écoutent. Elles mettent 'accent sur la grace de Dieu et
sur les fruits qu'elle doit porter dans la vie de chacun individuellement. Les paraboles propres a
Matthieu sont plus centrées sur Dieu lui-méme, son autorité, le jugement et la responsabilité qui
échoit aux hommes de se préparer a cette échéance. On peut suggérer des groupes de paraboles
sous les rubriques suivantes: paraboles visant un but éthique ; paraboles appelant a la vigilance ;
paraboles polémiques ; paraboles révélant le mystere du Royaume de Dieu. Mais dans la presque
totalité des cas, c'est la révélation de Dieu, de son invitation, de sa grace, de son jugement, qui
doit étre discernée en priorité.

On peut aussi noter que les paraboles présentent souvent deux personnes dont les attitudes
différentes donnent lieu a un enseignement éthique (les deux fils ; le prodigue et 1'ainé ; le
pharisien et le péager ; le riche et le pauvre).

Certaines paraboles vont par paires, proches dans leur contenu sans pour autant faire double
emploi (drachme et brebis perdues ; le grain de sénevé et le levain ; le trésor et la perle ; 1'ivraie et
le filet). Il y a aussi des paraboles qui ont été reprises par Jésus avec certaines modifications dans
une situation différente (le festin, Lc 14,16ss, et les noces, Mt 22.1ss ; les talents, Mt 25,14ss, et
les mines, Lc 19,12ss). La comparaison entre ces paraboles jumelles et la découverte de leurs
différences peut étre tres riche.

15



Les paraboles nous révelent le coeur de Dieu et le regard de Dieu sur le coeur de I'homme. I1 n'est
pas étonnant qu'elles nous étonnent, car elles représentent l'irruption, dans des sceénes de la vie de
tous les jours, d'une autre dimension. Il ne faut pas les banaliser, les neutraliser en en gommant
I'insolite. Elles requicrent de nous la faculté de se laisser surprendre. D'ailleurs, il y aura toujours
une certaine fluidité d'interprétation et des interprétations quelque peu différentes ne s'excluent
pas forcément l'une 'autre. Et nos interprétations sont toujours a reprendre, car une parabole,
inépuisablement, aura quelque chose a dire de nouveau a celui qui a des oreilles pour entendre.

4. Jésus le Messie

Apres avoir développé ce qui sautait aux yeux dans la vie de Jésus — soit son activité de maitre ou
d'enseignant — nous voulons maintenant entamer une phase plus délicate de notre développement.
Plus délicate parce qu'il ne s'agit pas par la de rendre compte d'une réalité historique
incontestable, mais d'entrer d'ores et déja dans la confession de 'accomplissement extraordinaire
qui s'est effectué en Jésus de Nazareth : il était 'attendu, il était le Fils béni, accordé par Dieu
pour le salut et la vie nouvelle de notre monde.

4.1 L'attente du Messie

Jésus — et c'est un fait acquis — s'est fait baptiser par Jean le Baptiste et a poursuivi la prédication
de celui-ci (Mc 1,9. 14. 15). L'agir de Jésus s'inscrit donc dans un tableau ou l'arriere-plan est
fortement marqué par une attente eschatologique forte. Une bonne partie du judaisme de 1'époque
— Jean-Baptiste, tout comme la communauté de Qoumran — espére en quelque chose d'autre.
L'histoire du peuple d'Israél est si tragique, I'occupation romaine muselle la vie religieuse,
politique, sociale... Le jour du Seigneur doit étre proche, jour extraordinaire ou le Tout-Puissant
va rétablir Israél et mettre fin a I'avancée du mal dans le monde.

4.1.1 A Qoumran

Ces dernieres années, il y a un mouvement religieux contemporain de Jésus qui a fait beaucoup
parler de lui: les Esséniens. Ces gens formaient des communautés qui leur permettaient une vie
conforme a leur idéal. Assimilable a un certain type de monachisme chrétien, ce mouvement était
aussi régi par une régle stricte qui exigeait le partage des richesses, un mode de vie extrémement
sobre, un souci de pureté... Depuis 1947, une lumiére nouvelle a été projetée sur les Esséniens a
la suite de la découverte des manuscrits de la mer Morte, ouvrages que devait contenir la
bibliotheque du monastere de Qoumran. En dehors de certains livres (ou extraits de livres)
bibliques, on a aussi découvert des documents produits par la communauté méme de Qournran :
un Manuel de discipline, un commentaire d'Habaqug... Témoins extraordinaires de la vie
religieuse d'un mouvement au temps de Jésus.

On peut percevoir en parcourant ces textes que la communauté de Qournran partage avec son
temps la certitude basée avant tout sur la fin des livres d'Ezéchiel et de Daniel, de la venue
immédiate de Dieu pour juger et racheter son peuple. Une telle conviction renfermait la force de
remodeler totalement 1'existence individuelle au point qu'a Qoumran chacun cherchait a plaire a
Dieu et était convaincu que cela ne pouvait se faire que dans la vie en communauté avec les
saints, les €lus de Dieu. Seul I'hnomme saint, celui qui a un coeur et un corps purs peut subsister
dans la présence de Dieu ; c'était 1a le fondement qui déterminait I'attente eschatologique des
Esséniens. Ce qui était normatif pour le prétre dans 1'Ancien Testament devint 8 Qoumran la reégle
pour tous. Une telle pratique découlait de la compréhension de la venue de Dieu au Sinai.
Lorsque Dieu a voulu conclure une alliance avec Israél et lui a donné la Loi, il a ordonné a son
peuple de laver ses vétements et de s'adonner a une ascese sexuelle de trois jours (Ex 19, 10-11,
14-15). A Qoumran, vu que les membres de la communauté ne connaissaient pas la date exacte

16



de la venue de Dieu et que celle-ci était pensée comme imminente, ils devaient se tenir
constamment préts. La fagon dont Dieu était intervenu au Sinai et avait conclu son alliance,
déterminait également la fagon dont les choses devaient se passer a la fin des temps : il y aurait
des éclairs, du tonnerre et les impurs seraient anéantis par le feu de la gloire de Dieu. Alors Dieu
renouvellerait son alliance avec les élus et établirait ainsi une communauté éternelle. Enfin, la
promesse recue par Isra€l au Sinai de constituer un royaume de prétres et une nation sainte serait
réalisée (Dt 19,6).

L'oracle de Nathan (2 Sam 7) joue aussi un role fondamental dans la compréhension que la
communauté de Qoumran a d'elle-méme. Le Messie promis par Dieu a David doit construire un
temple pour le Seigneur (v.13). La communauté se voyait annoncée dans ce verset. Le lieu slr
que Dieu veut préparer pour Israél n'était rien d'autre que ce temple vivant (la communauté) de la
fin des temps dans lequel on s'adonnait a une vie selon la Loi.

4.1.2 Au travers de Jean le Baptiste

C'est par les paroles d'Es 40,3 que les évangélistes introduisirent l'activité de Jean. Ils voient en
lui ce héraut dont la voix résonne dans le désert et qui invite a préparer la venue du Seigneur (Mc
1, 2-4 et //), en fait cet homme qui, animé de I'esprit et de la force d'Elie, doit créer un peuple prét
pour le Seigneur (Lc 1, 16-17). Jean a appelé a la repentance, il a invité a donner aux aspirations
de notre coeur une autre direction, a voir la vie a la lumiere du jugement de Dieu qui devait
bientot intervenir. Ceux qui se repentaient €taient baptisés dans le Jourdain, signe extérieur de
leur conversion et du pardon accordé par Dieu.

Au vu de sa fascination pour le désert, au vu de son mode de vie ascétique, Jean apparait a bien
des égards proche de la communauté de Qoumran. En fait, en tant que fils de prétre, Jean se
devait a la pureté du l1évite, mais, malgré cela, il ne limite pas son action a la sphére étriquée
d'une communauté de convaincus. Il donne a chacun la possibilité de se tourner vers Dieu et
d'échapper a la colére a venir (Lc 3, 7-8). De plus, il n'intégre pas ceux qui se sont repentis a une
communauté hors du monde, mais il les renvoie dans leur situation antérieure afin qu'ils soient a
cet endroit porteurs de leur découverte.

Méme si Jean ne garde qu'une poignée de disciples autour de lui, ceux qu'il renvoie n'en sont pas
moins invités a espérer un acte eschatologique de purification compléte : « Celui qui est plus

fort », le Messie, baptisera du Saint-Esprit les convertis (Mc 1,7s).

Les chrétiens ont vu en Jean le Baptiste celui qui préparait le chemin du Messie, le « plus fort »
qui devait venir. Souvent on considere le témoignage rendu au Messie par le Baptiste comme une
adjonction ultérieure de la communauté chrétienne. Il n'en est rien. Ce discours articulé autour de
la notion de « plus fort » (Mc 1,8) et un autre autour de « celui qui doit venir » ne sont pas
d'origine chrétienne. D'ailleurs Flavius Joséphe témoigne — au moins indirectement — de
I'annonce messianique du Baptiste : « Des gens s'étaient rassemblés autour de lui, car ils étaient
trés exaltés en l'entendant parler, Hérode craignant qu'une telle faculté¢ de persuader ne suscitat
une révolte... » (Antiquités 18,118). Le peuple devait avoir percu que l'irruption du Messie lui
avait été¢ promise. Mais Jésus était-il vraiment celui qui €tait attendu ? C'est en tout cas ce que des
messagers vinrent demander a Jésus de la part de Jean : « Es-tu ‘celui qui doit venir’ » ? » (Mt
11,3).

4.2 « Celui qui doit venir »

Jésus se risqua a faire ce que Jean n'avait pas osé : il oeuvra dans le monde! Le désert ne fut pour
lui qu'un lieu de refuge occasionnel. Les Evangiles nous rapportent comment, apres l'arrestation
de Jean, Jésus se rendit en Galilée et 1a se mit a proclamer : « Convertissez-vous : le Regne des
Cieux s'est approché » (Mt 4,17). L'avertissement de Dieu en Es 56,1 (« Gardez le droit et
pratiquez la justice, car mon salut est sur le point d'arriver et ma justice de se dévoiler ») est

17



actualisé dans cet appel a la conversion qui résume la prédication de Jésus. Jésus savait que
bientot le Régne de Dieu allait faire irruption et qu'ainsi le salut et la justice de Dieu se
manifesteraient. De cet événement imminent découlait la nécessité de chercher d'abord le
Royaume et la justice de Dieu et d'en faire la mesure de notre vie (cf. Mt 6,33).

De fagon assez caractéristique, Jésus débuta sa prédication dans sa patrie, loin de Jérusalem. Pour
les juifs de 1'époque, la Galilée était fort méprisée ; il ne pouvait venir quelque chose de bon de
cette contrée : la Galilée, c'était le territoire des paiens, du peuple qui se trouvait dans les ténebres
(Mt 4, 15-16). Et pourtant, c'est 1a que Jésus entame sa proclamation, sans craindre de se méler
aux lieux les plus enténébrés de la vie sociale, sans hésiter a appeler a la conversion des
douaniers méprisés ou des prostitué¢es. Ces personnes n'étaient pas seulement réprouvées a cause
de leur manque de moralité ; en fait si on les fréquentait, on mettait en jeu son appartenance au
nombre des justes, on mettait en question sa propre pureté. A Qoumran, un postulant mettait trois
ans avant d'étre pleinement admis au sein de la communauté et de ses repas, jusque-la il était
toujours considéré comme impur. Jésus, lui, mangeait avec les péagers ; il en appela méme un au
nombre de ses disciples (Mt 9,9s). Cette communion avec les pécheurs, tout a fait inhabituelle et
méme choquante pour la communauté juive pieuse, est I'un des traits caractéristiques du Jésus
historique.

De fagon quelque peu surprenante, Jésus ne s'est pas manifesté comme le détenteur du vrai
baptéme. Il s'est bien plutot fait baptiser par Jean. A l'occasion de son immersion dans le
Jourdain, il a recu lui seul le don eschatologique, promis a ceux qui se repentaient : le Saint-
Esprit (Mc 1, 9-11). Les récits évangéliques, avec les signes surnaturels qu'ils avancent (Mc 1,10s
et /), veulent signifier que ce Jésus était véritablement 1'Oint, le Messie choisi par Dieu. La voix
du ciel qui s'adresse a lui et qui le déclare « Fils de Dieu » vient encore renforcer cette
affirmation (cf. 2 Sam 7,14 ; Ps 2,7). Ce qui caractérise le début du ministere de Jésus revét des
caractéristiques messianiques. Certes, Jésus ne s'est pas affiché comme le Messie, mais, des le
début, il a agi pleinement comme celui qui était oint de 'Esprit et qui était envoyé par Dieu. Du
point de vue historique, on peut dire que la conscience de sa mission remonte certainement a cette
expérience baptismale.

La puissance messianique de Jésus a €été mise au service du peuple indigent. Il a accord¢ le
pardon des péchés a ceux qui venaient au devant de lui et qui étaient brisés soit physiquement
soit moralement (Mc 2,5 ; Lc 7,48...). Les actes thaumaturgiques servaient aussi en tant que
manifestations concrétes, a exprimer cette offre de salut qui émanait de lui. Il en va de méme
pour les repas que Jésus partagea avec des péagers et des pécheurs ; en effet qui mangeait avec
Jésus et avec ses disciples était un hote du Messie et, par 1a méme, participait au repas dans le
Royaume de Dieu. C'est bien parce que Jésus se savait le Messie qu'il s'est soucié des exclus
d'Israél : des Iépreux, des péagers, des prostituées. A la conception du Messie appartient en effet
cette dimension de rassembleur, de berger des brebis égarées, de celles qui sont faibles ou
malades (Mt 15,24 ; Lc 15,3-8 ; Ez 34,4).

A Qoumran, c'est a partir des conditions d'admission au sanctuaire d'Ezéchiel 44 que 1'on s’est
orient¢ pour faire advenir la sanctification au sein du peuple. Jésus voit bien plutdt dans le
chapitre qui parle du futur berger d'Israél (Ez 34) la charte de son agir messianique (Mt 15,37) ;
d'ou un fort souci pour tous les membres du peuple d'Israél, y compris les plus marginaux de
cette société. Il savait que ce sont les malades qui ont besoin du médecin et non les bien-portants
(Mc 2,17). La plupart des aspects de son ministeére qui ont soulevé le plus de réprobation, que ce
soit de la part des pharisiens, des Esséniens ou de Jean le Baptiste, ne s'expliquent qu'a partir de
la conscience messianique de I'homme Jésus. Au contraire du Baptiste qui ne mangeait rien et ne
buvait rien, Jésus s'est vu gratifier du titre de « glouton » et d’« ivrogne » (Mt 11,18s). Ce
reproche a quelque chose a voir avec la perception du temps propre a Jésus : 1'ére pré-
messianique de la tristesse et du jeline est révolue. Jésus annongait la bonne nouvelle du « temps

18



accompli » (Mc 1,15). C'est ainsi qu'il a pu se comparer lui-méme a un époux et la mauvaise

société qu'il fréquentait aux convives d'un mariage a 1'occasion duquel on se réjouit avec I'époux
(Mc 2,19).

4.3 L'appel a la repentance comme Bonne Nouvelle

La venue du Royaume de Dieu, que Matthieu appelle Royaume des cieux, a été le premier théme
de la proclamation de Jésus. Au travers de celle-ci, Jésus annongait que Dieu allait installer sa
royauté sur la terre et par 1a mettre un terme a 'emprise du mal et des maux sur le monde.

Le théme de la domination royale de Dieu occupe déja une place centrale dans I'AT. C'est dans
les Psaumes qu'elle est tout particulicrement célébrée (Ps 103,19 ; 145, 11-13 ; Es 52,7). Cette
royauté de Dieu signifie sécurité face aux forces du chaos qui menacent l'existence méme du
monde, et victoire sur les ennemis d'Israél. Un tel theme est également trés en vue dans la
littérature apocalyptique (Tobie 13,1 ; Hén. éth. 22,14 ; 25,3 ; 27,3...). Malgré ces quelques
mentions, ce théme, quoique central, n'en demeure pas moins peu couru dans I'AT. L'apdtre Paul
l'utilise fort peu... tout cela nous donne a penser qu'il appartient de fagon tres étroite a la
prédication méme de Jésus.

Pour caractériser ce tournant extraordinaire de 1'histoire de I'humanité, on pensait, a Qoumran,
avant tout a un grand jugement, a des tremblements de terre, a des manifestations de feu dans le
ciel. Et quand il s'agissait de parler du « salut », c'est a la propre communauté qu'on pensait. La
communauté des justes formait le pont entre le présent enténébré et le temps de Dieu lumineux.
La proclamation de Qoumran, comme celle du Baptiste, renfermait une violence qui terrifiait. La
seule porte de sortie qui restait a leurs auditoires, c'était la conversion radicale de sorte que de
telles prédications poussaient 1'auditeur a prendre une décision, elles suscitaient un tri radical. Il y
avait ceux qui entraient dans la démarche et ceux qui la raillaient. L'essentiel de cette démarche
tournait autour de la repentance et du fait de se détourner de sa vie passée ; c'est ainsi que la
confession des péchés jouait 1a un role tout a fait crucial (Regle de la communauté 1, 22-24).
L'acte de repentance €tait 1'occasion de se tourner vers la Loi mosaique telle qu'elle était comprise
au sein de la communauté et d'entrer en son sein. Car ce n'est que 13, au coeur de la vie
communautaire, que les fruits de cette repentance pouvaient arriver a maturité (Regle de la
communauté 5, 1-11).

Jésus, lui aussi, a préché le jugement. Il a, par exemple, stigmatis¢ 1'orgueil et 'endurcissement
comme les péchés les plus graves (Mt 12, 39-42). Cependant, pour lui, la repentance annoncée
¢tait une Bonne Nouvelle, une invitation adressée a tous a accepter le pardon de Dieu, puis a en
vivre. Il a proclamé la norme du jugement de Dieu, mais il ne s'est pas inscrit lui-méme en tant
que juge ; il n'a d'ailleurs jamais livré qui que ce soit a la colére punitive de Dieu. Pour Jésus, le
temps de sa proclamation valait comme « kairos », comme « temps décisif » ou « moment
favorable », habité par la patience et la bonté de Dieu. Bien loin de la frénésie zélote qui voulait
forcer a tout prix la main de Dieu pour sauver Isra€l, Jésus en appelait a vivre selon le temps de
Dieu et a attendre que la moisson soit mire (Mc 4, 26-29).

A Qoumran, on enseignait a aimer tous les €lus et a hair tous ceux qui étaient rejetés par Dieu
(Reégle de la communauté 1, 3-4) ; Jésus, lui, interdit la haine qui condamne, y compris celle
contre son ennemi. Il envisageait méme de prier pour ceux qui nous persécutent (Mt 5,44). Bien
loin de voir dans son appel a la repentance un retour radical a la Loi, il percevait plutot cette
démarche comme un retour dans les bras ouverts du Pere, parce que Dieu se réjouit plus du retour
a la maison d'un seul pécheur que de la fidélit¢ de nombreux justes (Lc 15). Dans cette invitation
a se décider pour Dieu, ce qui est vraiment neuf c'est que 'homme peut prendre une décision
joyeuse en faveur du Royaume de Dieu. Jésus compare cette démarche avec la joie de I'homme
qui a trouveé un trésor dans un champ et qui vend tous ses biens pour acquérir ce bout de terrain
(Mt 13, 44-46).

19



4.4. Les miracles comme signe de l'irruption du Royaume

« leshou fut pendu la veille de Paque. Quarante jours auparavant, le héraut avait crié: « Il s'en va
a la lapidation parce qu'il a pratiqué la sorcellerie et qu'il a égaré Israél... » (Talmud de Babylone,
Sanhédrin, 43a). L'activité thaumaturgique de Jésus est souvent de nos jours laissée dans 'ombre.
Nous autres modernes, nous avons de la peine a intégrer ces récits qui nous paraissent souvent
dénués de tout fondement, fruits d'une certaine fascination pour le merveilleux. Néanmoins, c'est
en train de changer, nous découvrons que la réalité est plus complexe que nous le pensons et
qu'elle renferme certains secrets qui nous ¢chappent...

Jésus a fait des miracles, il a guéri toutes sortes de malades, il a chassé des démons... Méme le
Talmud — pas tendre d'ordinaire pour 'homme de Nazareth — admet cette activité thaumaturgique
en parlant de Jésus comme d'un sorcier, séducteur des foules. Ce chef d'accusation contre Jésus
témoigne pour l'authenticité historique de l'activité de guérisseur de Jésus. Il est aussi tres
suggestif de voir que ce que nos évangiles qualifieront d'acte de puissance, de prodige, ou de
signe (pour I'évangile de Jean) apparait aux yeux du Talmud comme un odieux trafic de
sorcellerie. Loin de reconnaitre 1a un signe de Dieu, le Talmud a la suite de la contestation juive
de Jésus, voit dans les prodiges de I'homme de Nazareth, 1'oeuvre de Béelzéboul qui réside en lui
(Mc 3,22). Les signes que pose Jésus sont toujours ambivalents, ils peuvent inciter a croire, ils
n'en demeurent pas moins susceptibles d'une autre interprétation.

A 'y regarder de pres, 'activité thérapeutique de Jésus est tout a fait impressionnante. Dans les
¢vangiles, on trouve cinquante-huit récits allant de la guérison d'une fievre a la réanimation d'un
mort. On peut répertorier les miracles qu'a faits Jésus en cinq catégories : les guérisons, les
exorcismes, les miracles justifiant une régle (par exemple la transgression du sabbat), les prodiges
de générosité (multiplication des pains) et enfin les sauvetages sur le lac.

Au travers de ces signes, Jésus s'est profilé¢ de fagon indirecte comme un homme de Dieu
comparable a Elie ou a Elisée (cf. Lc 4, 25-27). La mise bout a bout par Marc (6, 35-52) d'une
multiplication des pains et d'une marche sur les eaux donne a comprendre que, sur fond d'Ancien
Testament, Jésus se donne a voir non seulement comme un homme de Dieu, mais encore comme
un sauveur comparable a Moise qui a donné la manne et qui a ouvert les flots de la mer Rouge
pour le peuple.

La dimension messianique des miracles de Jésus acquiert tout son sens a I'occasion de la visite
faite a I'homme de Galilée par les disciples de Jean Baptiste alors incarcéré. A leur question qui
lui demandait s'il était « celui qui doit venir », Jésus répond: « Allez rapporter a Jean ce que vous
entendez et voyez: les aveugles retrouvent la vue, et les boiteux marchent droit, les 1épreux sont
purifiés et les sourds entendent, les morts ressuscitent et la Bonne Nouvelle est annoncée aux
pauvres... » (Mt 11, 2-5). Qu'est-ce a dire ? Eh bien! dans la conception du Messie qui prévalait
au temps de Jésus, la guérison et le combat contre la maladie sont des attestations de l'agir
messianique (Apocalypse syriaque de Baruch 73,2).

Au travers de son agir thérapeutique, Jésus rend compte du fait que le temps de la fin arrive et
que « celui qui doit venir » est déja présent. La rencontre des disciples de Jean et de Jésus
témoigne en plus du fait qu'il existe un lien étroit entre la proclamation de la Bonne Nouvelle et
les miracles de guérison qui sont d'authentiques paroles en actes ou des paroles « gestuées ».

« Cette appartenance des miracles au Royaume qui vient signe la différence entre Jésus et les
thaumaturges de son temps » (D. Marguerat, L homme qui venait de Nazareth, p. 45). Au travers
de Jésus se manifeste le combat de Dieu contre les forces du mal qui assiegent I'humanité et les
victoires remportées par le Christ sont la manifestation du Royaume de Dieu qui prend
possession de notre monde. Face a ses contradicteurs, Jésus pourra dire : « Si c'est par I'Esprit de
Dieu que je chasse les démons, alors le régne de Dieu vient de vous atteindre » (Mt 12,28).

20



Dans la vie du Jésus terrestre, 1'appel a la repentance ou 'annonce de la Bonne Nouvelle du
Royaume vont de pair avec les miracles, tous deux constituent un compte rendu cohérent du
ministere de Jésus qui fut une guerre totale contre les puissances du mal. Le faiseur de miracles
que fut Jésus se laisse traverser par la compassion de Dieu qui veut rendre a toute personne
souffrante la maitrise de sa vie. Les miracles de Jésus ont donc une dimension messianique, ils
révelent au grand jour ce qu'est la gloire du Fils de Dieu (Jn 2,11).

5. D’autres noms et titres de Jésus-Christ

(Condensé du Dossier Vivre n°23 : JESUS-CHRIST DIEU AVEC NOUS, J acques Blandenier,
Geneve, éd. Je Séme, 2005)

Le Nouveau Testament a recours a des noms et a des titres variés pour désigner notre Seigneur,
Jésus-Christ. Chacun est porteur d’une signification spécifique, et les auteurs bibliques ne les
utilisent pas au hasard. Par leur choix, ils veulent soit présenter un aspect particulier de sa
personne et de son ceuvre, soit — et c’est particulicrement le cas dans un contexte d’évangélisation
— se servir d’une terminologie intelligible pour leurs interlocuteurs, juifs ou paiens, afin que leur
message rencontre un écho dans leur ceeur et dans leur esprit.

Nous aussi, lorsque nous parlons de Jésus-Christ ou que, dans la priere, nous nous
adressons a lui, nous utilisons des noms divers : Jésus, le Christ, Fils de Dieu, Seigneur...
Cependant, contrairement aux auteurs bibliques, nous n’opérons généralement pas un choix
delibéré. Habitudes personnelles ou coutumes ecclésiastiques nous influencent sans que nous en
soyons toujours conscients.

Les divers paragraphes qui suivent présentent certains des principaux noms et titres
donnés a Jésus-Christ dans le Nouveau Testament. Notre intention n’est pas de fournir une étude
technique et exhaustive du sens de chacun de ces termes, mais, par leur moyen, d’approcher
quelques-uns des aspects les plus significatifs de la personne et de I’ceuvre de Celui que Dieu a
donné pour notre salut. Le premier chapitre de 1I’évangile de Jean forme la trame d’une partie de
notre développement.

5.1 « La Parole a été faite chair »

Le prologue de I’évangile de Jean (Jn 1.1-18) attire notre attention en désignant comme « la
Parole de Dieu qui était au commencement » celui qui est devenu homme en Jésus de Nazareth.
Ce texte est d’une immense portée pour la foi.

Avant de nous montrer Jésus parcourant villes et villages de la Palestine, Jean nous le
présente comme €tant la Parole — Logos dans I’original grec. Or il s’agit d’une notion courante
dans la Grece antique. La philosophie stoicienne désignait par ce terme la Raison cosmique et
divine qui a organisé le monde, le principe rationnel éternel qui régit ’univers et lui donne sens ;
en outre, le Logos est aussi présent en I’homme pour en faire un étre dou¢ d’intelligence et apte a
appréhender une part du mystere du cosmos et d’en rendre compte.

Ainsi, I’évangile de Jean part d’une donnée culturelle reconnue, chargée de sens dans le
monde paien, pour annoncer la venue du Fils de Dieu. Comme si Jean introduisait son évangile
par un propos de ce genre : « Ce Logos que vous vénérez comme étant a I’origine du monde et la
clé pour pénétrer au coeur du mystere de la vie et de tout ce qui existe, eh bien! ¢’est de /ui dont il
va étre question dans mon livre. Mais attention ! Ce Logos n’est pas une théorie métaphysique ou
une abstraction philosophique, c’est une personne : ‘La Parole a été faite chair.” J’en suis le
témoin, car je 1’ai vu, je 1’ai entendu, je I’ai suivi. Ce Jésus dont vous allez lire I’histoire est bien
plus qu’un rabbi palestinien ! C’est en lui que le mystere du cosmos est dévoilé, que le Dieu
¢ternel et inconnu est révélé. Sa vie a une portée universelle et vous concerne personnellement :
écoutez-la ! »

21



Le Logos, terme de prédilection des auteurs de I’ Antiquité chrétienne

Le terme de Logos (Parole) pour désigner le Christ n’est pas fréquent dans le Nouveau
Testament. Dés le deuxiéme siecle de notre ere, les auteurs chrétiens entreprirent 1’évangélisation
des intellectuels paiens par leurs écrits. Or, chez ces Péres Apologistes, le titre de prédilection
pour désigner Jésus-Christ est précisément le Logos — le prologue de Jean ne leur donnait-il pas le
feu vert pour cela ? Ils savaient que ce terme rencontrerait un écho chez leurs lecteurs, et qu’il
¢tait chargé d’une valeur éminemment positive.

Cette démarche apologétique n’était pas sans risque — celui d’une hellénisation de la foi
chrétienne — mais ¢’était un moyen efficace pour rendre intelligible la personne de Jésus-Christ a
ceux qui n’avaient pas bénéficié de la longue préparation de 1’Ancienne Alliance. Le risque valait
la peine d’étre couru pour « désenclaver » la foi chrétienne — c’est-a-dire la dégager des étroites
limites de la religion juive et démontrer sa pertinence universelle.

Ne nous manque-t-il pas aujourd’hui I’audace de nous emparer plus résolument des
valeurs — voire méme des mythes ! — qui fascinent nos contemporains, pour leur donner enfin un
véritable contenu : Jésus-Christ ? Le Progres, la Science, la Justice, la Paix, la Liberté... L ’apotre
Paul écrivait : « En Christ sont cachés tous les trésors de la sagesse et de la connaissance.

(...) Nous avons tout pleinement en Christ » (Col 2.3,10). Peut-étre notre souci de maintenir
I’orthodoxie et notre peur du syncrétisme nous rendent-ils frileux. Nous sommes plus enclins a
marquer les différences qu’a jeter des ponts — ce qui ne facilite pas le passage aux adeptes
d’autres religions ou idéologies.

En méme temps, il faut souligner que Jésus n’est pas une « donnée » malléable a souhait
et se coulant sans autre dans un moule paien, antique ou moderne ! Ce qu’il investit, il le purifie
et le transforme profondément, il le fait méme éclater. Ainsi, le Logos des Grecs appartenait au
monde des idées — immatériel, intemporel, infini. Il était impensable que le Logos devienne chair,
prenant une forme physique, limitée. Et pourtant, dit Jean, « la Parole est devenue chair ; elle a
fait sa demeure parmi nous » (Jn 1.14).

Racine hébraique

En réalité, empruntant aux Grecs le terme /ogos, le juif Jean en modifie profondément le sens en
lui attribuant une signification enracinée dans I’ Ancien Testament. Le mot logos, qui veut dire

« raison » ou « parole », doit se comprendre a partir des termes hébraiques hokhma, sagesse, et
dabar, parole. Bornons-nous a quelques remarques sur le terme dabar.

Dans I’ Ancien Testament, la parole, tout comme la sagesse, est souvent personnifié¢e. Le
Psaume 147 (v.15) dit : « La parole [de Dieu] court avec rapidité. » Lorsque nous lisons chez les
prophétes I’expression « La parole de Dieu fut adressée a » [Jérémie, ou tout autre prophete], la
traduction littérale est : « La parole de Dieu s’adressa a... » Personnifiée, la parole divine agit.
Esaie la compare a la pluie et 4 la neige qui descendent des cieux pour féconder la terre et donner
leur nourriture aux hommes, puis il poursuit : « Ainsi en est-il [dit le Seigneur] de ma parole qui
sort de ma bouche : elle ne revient pas a moi sans effet, sans avoir fait ce que je désire, sans avoir
réalisé ce pour quoi je I’ai envoyée » (Es 55.10). En fait, le mot dabar, s’il signifie parole,
signifie aussi action. Le titre des livres des Chroniques, par exemple, est, en hébreu, Dibré [forme
plurielle de dabar] yamim, ce qui veut dire « les paroles des jours » ou « les actes des jours »,
donc les Annales, d’ou la traduction : « Les Chroniques ».

Ainsi la Parole de Dieu ne se réduit pas a un discours. En Dieu, il n’y a pas de conflit
entre le dire et le faire. Au contraire, sa parole est action, elle est suivie d’effet, tout comme ses
actions sont parlantes, révélatrices de sa personne. Le récit de la création le prouve : « Dieu dit :
qu’il y ait de la lumiére ! Et il y eut de la lumiere » (Gn 1.3, etc.). Le Psaume 33 (v. 6 et 9) dit :

« C’est par la parole du Seigneur que le ciel a été fait. Car il dit et la chose arrive ; il ordonne et
elle est 1a. »

22



Continuité entre Création et Rédemption

Quand le Nouveau Testament nomme Jésus-Christ « la Parole de Dieu », il nous fait prendre
conscience de sa préexistence aupres de Dieu et de son role actif dans la création de I’Univers.
Cela peut nous paraitre surprenant : une compréhension quelque peu approximative de la doctrine
de la Trinité nous incite a répartir les taches entre le Pere, le Fils et le Saint-Esprit, celle de la
création étant I’apanage du Pére, alors que la rédemption serait celle du Fils. Mais Paul confirme
le prologue de Jean en écrivant : « C’est en lui [Christ] que tout a été créé dans les cieux et sur la
terre, le visible et I’invisible (...) ; tout a été€ créé par lui et pour lui ; lui, il est avant tout, et c’est
en lui que tout se tient » (Col 1.16-17).

Préexistence éternelle et role d’agent dans la création : a Bethléem, la nuit de Noél, la
seconde personne de la Trinité n’a pas surgi du néant lorsque Marie I’a enfanté ! I était de toute
¢ternité : « Jésus leur dit : Amen, amen, je vous le dis, avant qu’ Abraham vienne a 1’existence,
moi, je suis » (Jn 8.58). L enseignement concernant 1’existence du Fils aupres du Pére avant la
création du monde — et a plus forte raison avant I’incarnation — est une des affirmations-clés
concernant la divinité de Jésus-Christ.

Ainsi, en la Parole de Dieu faite chair, se manifeste une continuité, une profonde unité
entre la création et la rédemption, que nous envisageons trop souvent comme deux réalités
étrangeres 1’une a I’autre. Le role du Fils dans la création du monde nous fait prendre conscience
de I’extraordinaire puissance mise en ceuvre pour notre salut, puisque c’est celle du Créateur des
cieux et de la terre (la rédemption n’a rien d’un replatrage partiel improvisé !). De méme, nous
discernons I’extraordinaire projet d’amour qui se trouve au fondement de tout I’univers, puisque
Celui qui, dés les origines, a appelé toutes choses a 1’existence est aussi Celui qui nous a aimés et
a livré sa vie pour nous. Et c’est encore lui, la Parole de Dieu, qui sera triomphante a la fin des
temps, comme nous le révele Apocalypse 19.

Dieu entre en relation avec I’homme

En Jésus-Christ, Dieu parle ! Contrairement aux idoles qui « ont une bouche et ne parlent pas »
(Ps 115.5), Dieu communique, entre en relation. Il se donne a connaitre, il se révele, tant par des
oracles que par des actes. La parole est le moyen de communication par excellence. Mais Dieu,
par sa Parole, fait plus que communiquer : il se communique. Dans I’ Ancien Testament déja, il y
a souvent confusion entre 1’ange de I’Eternel — ¢’est-a-dire son porte-parole — et I’Eternel lui-
méme (Gn 18 ; Ex 3.; Jg 6). A plus forte raison dans I’Evangile : « La Parole était auprés de Dieu
[en grec pros, tournée vers], la Parole ¢tait Dieu » (Jn 1.1). Le Fils qui va s’incarner en Jésus de
Nazareth était totalement Dieu (la Parole était Dieu), sans étre la totalité¢ de Dieu (la Parole était
aupres de Dieu).

Jésus n’est pas seulement un homme parlant de la part de Dieu, comme le ferait un
prophete. 11 est la Parole méme de Dieu : Dieu venu en personne se faire connaitre a ses créatures
et agir en leur faveur, leur donner lumiere et vie (v.4). Jésus-la Parole fait bien plus que nous
expliquer qui est Dieu en le décrivant ou le définissant. Il est Dieu parmi nous, Emmanuel. Le
pouvoir créateur de la Parole divine ne s’est pas manifesté uniquement « au commencement » :

« S1 quelqu’un est dans le Christ, c’est une création nouvelle » (2 Co 5.17).

L’usage du terme Logos pour désigner le Christ n’est par fréquent dans le Nouveau
Testament. 11 s’agit cependant d’un terme porteur d’une vérité importante pour notre foi.
Personne n’a jamais vu Dieu, personne ne peut le voir et vivre. Celui que « le ciel et le ciel du
ciel ne peuvent contenir » (1 R 8.27) échappe a notre compréhension limitée. Sans doute, la
splendeur de la création nous donne une intuition de sa grandeur : « Le ciel raconte la gloire de
Dieu, la votte céleste dit I’ceuvre de ses mains (...) [Mais] ce n’est pas un langage, ce ne sont pas
des paroles, on n’entend pas leur voix » (Ps 19.1, 4). Bien plus, Dieu « autrefois, a bien des

23



reprises et de bien des manicres, a parlé aux peres par les prophetes » (Hé 1.1). Mais (poursuit
I’épitre aux Hébreux) « Dieu nous a parlé, en ces jours qui sont les derniers, par un Fils » (Hé
1.2). Ces jours sont les derniers. Effectivement, cette Parole est derniere : que voulez que Dieu
puisse dire de plus, quand sa Parole s’est elle-méme faite I’un de nous, pour nous faire connaitre
non seulement sa pensée, ou sa maniere d’agir, mais sa personne elle-méme ? Tout ce qu’il est
possible a nos esprits limités de comprendre au sujet de Dieu nous est révélé en Christ.

Dés lors la Parole écrite de Dieu, la Bible, Ancien et Nouveau Testament, nous est donnée
comme le témoignage rendu a la Parole faite chair en Jésus de Nazareth, le Christ de Dieu.
« Vous sondez les Ecritures parce que vous, vous pensez avoir en elles la vie éternelle : or ce sont
elles-mémes qui me rendent témoignage » (Jn 5.39). Si Jésus peut dire cela aux Juifs a propos de
I’ Ancien Testament, ¢’est évidemment plus vrai encore du Nouveau Testament, pour 1’Eglise et
pour chacun de nous.

5.2 « Jésus-Christ est Seigneur a la gloire de Dieu le Pere »

Le terme « Seigneur » se dit en grec Kyrios. Dans le monde hellénistique, il peut avoir un usage
profane et étre pris dans un sens courant qui équivaut a une simple formule de politesse pour
désigner le maitre de maison, le chef de famille. Dans ce cas, il signifie simplement

« Monsieur », ou « Maitre » (et, au féminin, Kuria : Madame, cf. 2 Jn v.1). Le Nouveau
Testament atteste cet usage. Ainsi, selon Jean 12.21 des Grecs s’adressent a Philippe, le disciple
de Jésus en lui disant kyrie — certaines versions ont traduit « Monsieur », ce qui est logique. Ce
méme usage profane se retrouve au début de la conversation entre Jésus et la femme samaritaine.
11 serait naturel de traduire : « Monsieur, lui dit-elle, vous n’avez rien pour puiser » (Jn 4.11).
Quant au gedlier de Philippes, il s’adresse a Paul et a Silas en commengant par ces mots : kyrioi,
« Messieurs ! » (Ac 16.30).

Kyrios désigne plus précisément celui qui détient une autorité 1égitime, politique (un
dirigeant, a quelque niveau que ce soit), ou sociale : le maitre d’un esclave (cf. Lc 12.36-37 ou Ep
6.5,9).

Le terme a en outre un usage religieux et désigne les divinités. Dans les religions
orientales pratiquées en Syrie ou en Egypte, dieux et déesses — Sérapis, Isis, Osiris — sont appelés
Kyrios et kyria. Paul fait une mention de cet usage dans 1 Co 8.5 : « Il existe plusieurs dieux et
plusieurs kyrioi. » La confession de foi qui suit est une prise de position sans €équivoque contre le
polythéisme et toute forme de syncrétisme religieux, et affirme la divinité de Jésus-Christ :

« Pour nous, il n’y a qu’un seul Dieu, le Pere, de qui viennent toutes choses et pour qui nous
sommes, et un seul Kyrios, Jésus-Christ, par qui sont toutes choses et par qui nous sommes. »

Dans I’Empire romain, on appelait I’empereur Kyrios (ex. : Ac 25.26). Au cours du
premier siecle de notre ere, sans doute sous 1’influence de 1’Orient, on se mit a considérer les
empereurs comme des dieux. Dans un empire devenu immense, le culte de I’empereur était
considéré comme un puissant ciment d’unité entre des peuples tres disparates. Dire de I’empereur
qu’il est Kyrios, ¢’était une fagon d’affirmer sa divinité. Des lors, la confession chrétienne
exclusive : « Jésus-Christ est Seigneur » était interprétée comme une prise de position politique
lourde de conséquences, pouvant entrainer pour ceux qui la professaient I’accusation de rébellion
contre 1’autorité impériale. Ce fut souvent le prétexte, sinon la cause, de persécutions, car un
chrétien ne pouvait dire : « César est seigneur » s’il professait que « Jésus est Seigneur ». Cette
confession du Christ-Seigneur impliquait une soumission sans partage de la part des croyants a
Celui qui avait donné sa vie pour leur salut et régnait aupres du Pére, et elle en a conduit des
multitudes au blicher. C’est une preuve irré¢futable de la foi des premiers chrétiens en la divinité
de Jésus-Christ. Mais un argument biblique tout aussi clair s’y ajoute.

Seigneur et Yahvé

24



11 faut examiner la portée du titre Kyrios-Seigneur a partir des données de I’ Ancien Testament.
En effet, on rencontre le terme Kyrios, pour désigner Dieu, plus de mille fois dans la version des
Septante (traduction grecque de I’Ancien Testament reconnue officiellement dans le judaisme
dés le II° siécle avant Jésus-Christ). Les traducteurs de la Septante avaient choisi Kyrios pour
traduire Adonai, terme hébreu signifiant « Seigneur ». Les Juifs en effet, par respect pour le Nom
trés saint de Yahvé', ne le pronongaient pas en lisant les Ecritures, mais le remplacaient par
Adonai. En recourant au mot Kyrios, la Septante traduisait donc le nom propre que le peuple élu
attribuait au Créateur des cieux et de la terre et qui avait fait alliance avec lui : Adonai Yahveé.

Le Nouveau Testament se conforme a cet usage. En effet, lorsque Jésus cite lui-méme le
fameux Shema Israel : « Ecoute, Israél » (Mc 12.29), parole solennelle du culte d’Israél, il dit (du
moins c’est ainsi que Marc traduit ses propos en grec) : « Ecoute Israél, le Kyrios notre Dieu est
le Kyrios un [ou unique]. » Or le texte hébreu s’exprime ainsi : « Yahvé notre Dieu, Yahvé est
un » (Dt 6.4-5).

Ces précisions d’ordre linguistique pourront paraitre superflues a certains, mais elles ont
une grande portée doctrinale : Jésus, enticrement soumis a son Pere et scrupuleusement déterminé
a respecter I’intégralité des Ecritures (Mt 5.17-19), a clairement endossé le nom réservé au
Seigneur Dieu. Pour les auteurs bibliques, le titre de Kyrios attribué a Jésus-Christ affirme sa
divinité. Or ils étaient des croyants d’origine juive n’ayant pas rejeté leur judaisme — la plus
strictement monothé€iste parmi les religions de 1’ Antiquité.

I1 est frappant, déja, de s’arréter un instant sur la citation d’Esaie 40 (v.3) dans la bouche
de Jean-Baptiste (Jn 1.23) : « Aplanissez le chemin du Seigneur » dit-il en évoquant son propre
role a I’égard de Jésus. Or Esaie dit : « Préparez au désert le chemin de Yahvé [Kyrios, dans la
version des Septante], aplanissez dans les lieux arides une route pour notre Dieu. » D’emblée
donc, le précurseur sait, et proclame, que Jésus est le Seigneur-Dieu. D’autres exemples
pourraient €tre cités a partir des épitres (par ex. Héb 1.10 citant le Psaume 102, v. 26 ; Romains
10.13 citant Joél 3.5, ou encore Philippiens 2.10 citant Esaie 45.22b-23).

Ainsi, méme si le terme « Seigneur » ne peut étre pris dans son sens théologique le plus
fort chaque fois qu’il apparait dans le Nouveau Testament, il est, a de nombreuses reprises, le
titre qui affirme de la fagon la plus explicite sa divinité. « Mon Seigneur, mon Dieu », dit Thomas
placé devant I’évidence que le Crucifi¢ a vaincu la mort (Jn 20.28). « Dieu I’a souverainement
¢levé et lui a accordé le nom qui est au-dessus de tout nom ... afin que toute langue reconnaisse
que Jésus-Christ est le Seigneur » (Ph 2.9-11).

Il est notre Seigneur

Lorsque I’apdtre Paul utilise le terme « Seigneur », ce n’est pas forcément dans une intention
théologique déterminée. C’est sa fagon la plus spontanée de parler de Celui qui agit aujourd’hui
et qui régne sur I’Eglise et dans la vie du croyant. « R¢€jouissez-vous dans le Seigneur ! » (Ph
3.1) ; « Si nous vivons, nous vivons pour le Seigneur ; et si nous mourons, nous mourons pour le
Seigneur » (Rm 14.8) ; « Tychique, qui est, dans le Seigneur, le frére bien-aimé... » (Col 4.7).
C’est par dizaines que de telles citations pourraient étre ajoutées. Elles expriment au mieux la
relation actuelle des chrétiens avec Jésus-Christ par le Saint-Esprit, cet autre Lui-méme qui le
rend présent dans le temps d’apres 1’ Ascension. C’est le titre par lequel nous confessons notre foi
dans sa position tant a la droite du Pére que dans son Eglise et dans le coeur du croyant. C’est
pourquoi il n’est pas surprenant que le titre « Seigneur » soit le plus fréquemment usité dans nos

! Yahvé est traduit dans certaines versions frangaises (depuis Olivétan) par « I’Eternel », dans d’autres par « le Seigneur » (ou, en
majuscules, « le SEIGNEUR »). D’autres enfin conservent « Yahvé » (ou le tétragramme YHWH), faute de trouver une traduction
apte a rendre le sens mystérieux du Nom saint.

25



prieres (il est probable qu’il désigne alors, implicitement, le Dieu trinitaire, sans distinction
particuliére entre ses trois Personnes).

Or la fréquence méme de cet usage peut devenir un picge, et trop de prieres entendues
dans nos cultes et réunions, avec des “ Seigneur ” dans toutes les phrases, banalisent ce titre saint
au point d’en faire un tic de langage fatiguant pour le reste de I’assemblée... Il faut écouter
I’avertissement de Jésus lui-méme : « Pourquoi m’appelez-vous : Seigneur ! Seigneur ! et ne
faites-vous pas ce que je dis ? » (Lc 6.46 ; Mt 7.21). Le terme Kyrios, celui par lequel I’esclave
s’adressait a son maitre, implique notre obéissance inconditionnelle. Nous ne pouvons pas servir
deux maitres (Jésus dit, littéralement : « Personne ne peut étre I’esclave de deux kyrioi » (Mt
6.24). Confesser Jésus Seigneur, c’est proclamer sa divinité. C’est aussi reconnaitre son autorité
sur tous les domaines de nos vies, et pas seulement sur le plan « religieux ».

Le Seigneur qui nous libére

Quand nous confessons « Jésus-Christ est Seigneur », nous le faisons face a toutes les autres
prétendues seigneuries, a tous les déterminismes qui €écrasent I’homme — psychologiques,
héréditaires, sociaux ; face a tous les pouvoirs humains qui nous manipulent et revendiquent
notre obédience — politiques, idéologiques, économiques ; face a tous les pouvoirs spirituels et
aux puissances occultes et religieuses qui font le siege de ’ame humaine. Méme face aux
serviteurs de Dieu tentés de manipuler les fideles (abus spirituels).

Car la seigneurie du Christ, en faisant de nous ses esclaves, nous procure une immense
libération ! Parce que « nous sommes au Seigneur » (Rm 14.8), aucun autre seigneur, aucun de
ces tyrans usurpateurs ne peuvent faire valoir leurs droits sur notre vie. Il est notre chef de
famille, notre patron, notre pape (disait Luther) ! Il est notre roi et notre empereur. Mais
souvenons-nous que dans I’ordre du royaume de Dieu, les valeurs ne sont pas les mémes que
dans ce monde-ci, les termes prennent méme un sens paradoxal, ou plutdt sont enfin chargés de
leur authentique signification. Le Seigneur n’est pas un dictateur, son pouvoir n’est pas
oppressif : « Venez a moi, vous tous qui peinez sous la charge... ; car je suis doux et humble de
ceeur, et vous trouverez le repos » (Mt 11.28-30). 1l est le Seigneur-serviteur : « Vous, vous
m’appelez Maitre et Seigneur, et vous avez raison, car je le suis. Si donc je vous ai lavé les pieds,
moi le Seigneur et le Maitre... » (Jn 13.13-14).

Ainsi, lorsque nous proclamons « Jésus est Seigneur », nous faisons allégeance a son
pouvoir supréme, nous affirmons la défaite de toute domination, de toute autorité, dans le ciel et
sur la terre, et nous attendons avec assurance la manifestation de son régne divin. « Le Seigneur
est proche » (Ph 4.5) — proximité dans le temps et dans I’espace. Et c’est pourquoi nous sommes
réellement libres !

La liberté nous est offerte d’envisager notre présent et notre avenir sous 1’éclairage du
cantique de Philippiens 2 : « Dieu a souverainement élevé [celui qui s’est fait serviteur, obé€issant
jusqu’a la mort de la croix], et lui a accordé le nom au-dessus de tout nom, pour qu’au nom de
Jésus tout genou fléchisse dans les cieux, sur la terre et sous la terre, et que toute langue
reconnaisse que Jésus-Christ est le Kyrios, a la gloire de Dieu, le Pére » (v. 9-11).

Lorsque nous prenons au sérieux la portée de ce titre et confessons « Jésus-Christ est
SEIGNEUR », nous recevons aussi 1’assurance de sa présence en nous : « Personne ne peut dire :
Jésus est le Seigneur ! sinon par 1’Esprit-Saint » (1 Co 12.3).

5.3 « Voici ’Agneau de Dieu »

Parmi les divers noms et titres donnés a Jésus-Christ dans le premier chapitre de I’évangile de
Jean, celui d’Agneau de Dieu revét une importance particuliére, car il est répété a deux reprises
par celui que Dieu a suscité pour annoncer et préparer la venue de son Fils, Jean-Baptiste (Jn
1.29, 36).

26



Un agneau sans défaut et sans taches

Comme c’est le cas pour la plupart des titres christologiques, celui-ci interprete la personne et
I’ceuvre du Christ a partir de I’ Ancien Testament. On sait I’importance de 1’agneau parmi les
animaux que les Israélites devaient offrir pour leurs innombrables sacrifices. Voyez par exemple,
Lv4.32;5.6;14.12;Nb 6.12... Or il s’agit, dans ces quatre textes, du « sacrifice de

culpabilité ». L’agneau, symbole d’innocence et de douceur sans défense, était mis a mort pour
une faute qui n’était pas la sienne. Son caractére était rituellement pur et « moralement » (si on
ose s’exprimer ainsi pour un animal !) inoffensif : ¢’était a cause de la culpabilité d’un autre, que
cet animal était sacrifié ; il se substituait a celui qui I’offrait pour subir la sanction encourue par
ce péché. Son immolation mettait donc en évidence a la fois la conséquence du péché, c’est-a-
dire la mort, et la miséricorde de Dieu qui, acceptant cette substitution, signifiait qu’il voulait
détruire le péché et pardonner au pécheur.

Entendant Jean-Baptiste désigner Jésus comme « I’Agneau de Dieu qui 6te le péché », les
Juifs durent immédiatement faire la relation avec les sacrifices d’expiation. Mais Jean précise :

« Voici [’Agneau de Dieu. » Non pas un parmi les milliers offerts chaque année, mais 1’unique, le
véritable, celui dont tous les autres ne pouvaient qu’étre des préfigurations. Et ¢’était I’ Agneau de
Dieu, fourni par Lui et non par I’homme, tout comme le bélier prenant la place d’Isaac pour étre
immolé¢ sur 1’autel dressé par Abraham au mont Morija (Gn 22).

Cet Agneau, dit Jean-Baptiste, « ote le péché du monde ». Le verbe signifie enlever,
effacer. On le retrouve dans 1 Jn 3.5 : « Il s’est manifesté, lui [le Seigneur], pour enlever les
péchés. » C’est sans doute au moment du baptéme de Jésus que Jean I’a désigné comme Agneau
de Dieu. Or, de ce baptéme, signe de repentance, Jésus n’avait nul besoin, lui qui était sans péché.
Mais en passant par ce rite, il dit vouloir « accomplir toute justice » (Mt 3.15), en anticipation de
la Croix ou il portera réellement sur lui le péché du monde. « Celui qui n’a pas connu le péché, il
1’a fait pour nous péché, afin qu’en lui nous devenions justice de Dieu » (2 Co 5.21). Loin de se
dissocier de la condition humaine déchue au nom de sa pureté, il s’en rend solidaire jusque dans
ses conséquences extrémes. Il est réellement 1’ Agneau de Dieu, pur et sans taches, qui endosse le
péché du monde en versant son sang. Notre prochain paragraphe traitera du Serviteur du
Seigneur, figure que développe particulierement le chapitre 53 d’Esaie. On peut supposer que
Jean-Baptiste avait le theme du Serviteur souffrant présent a 1’esprit lorsqu’il s’est trouvé devant
Jésus, et que le terme araméen qu’il a probablement utilisé était falya, qu’on traduit par
« agneau », mais aussi par « gar¢on, serviteur ».

L’agneau de la Paque

Pour les Juifs, I’agneau, c’est aussi et surtout I’agneau de la Paque, celui dont le sang, répandu
sur le cadre de la porte des cases des Hébreux esclaves en Egypte, avait marqué leur appartenance
au peuple de I’alliance au jour du jugement, les protégeant de la mort et leur ouvrant le chemin de
la liberté vers la terre promise (Ex 12.5-6,13). Année apres année, siccle apres siécle, cet agneau
¢tait consommeé dans les familles juives en mémoire de cet événement fondateur, comme une
prise de conscience que la délivrance regue par les péres dans un lointain passé, vécue en leur
propre temps, était attendue avec espérance. Jésus, partageant sa derniere Paque avec ses
disciples dans la chambre haute, s’est lui-méme identifié¢ a cet agneau offert en sacrifice dont le
sang répandu brise les chaines de I’esclavage, scelle une alliance nouvelle, ote les péchés et met
en route vers le Royaume éternel (Mt 26.26-28).

Gloire a ’Agneau immolé
L’appellation « Agneau » ne se retrouve plus dans la suite 1’évangile de Jean, ni dans les
¢vangiles synoptiques.

27



Par contre, il saute aux yeux que 1’Agneau est le titre de prédilection du livre de
I’ Apocalypse pour désigner le Christ glorifié. On le rencontre a plus de vingt reprises. 1l est
question du sang de I’Agneau (7.14 ; 12.11), de I’Agneau immolé¢ (5.12 ; 13.8). Mais
paradoxalement, compte tenu de la fragilité et de la douceur qu’évoque le caractere de cet animal,
c’est le plus souvent le triomphe et la gloire qui sont associés a cette figure du Christ. Ainsi : « Ils
disaient d’une voix forte : I’agneau qui a ¢ét¢ immolé est digne de recevoir puissance, richesse,
sagesse, force, honneur, gloire et bénédiction. (...) A celui qui est sur le trone et a I’agneau, la
bénédiction, I’honneur, la gloire et le pouvoir a tout jamais ! » (Ap 5.12-13 — sans doute la
doxologie la plus majestueuse de toute la Bible). L’achevement de I’histoire du monde est
évoque au travers de I’image des noces de I’Agneau (19.7,9). Mais le plus surprenant est
Apocalypse 6.16 : « Ils disaient aux montagnes et aux rochers : Tombez sur nous, cachez-nous de
celui qui est assis sur le trone, et de la colere de I’agneau. » Difficile d’imaginer un agneau en
colere | L’ Apocalypse veut frapper de saisissement le lecteur en « jouant » de la sorte avec les
symboles. Cette scene du chapitre 6 est reliée a I’ouverture des six premiers sceaux. Or au début
du chapitre précédent, nous apprenons que Jean a pleuré en constatant que nul n’avait été trouvé
digne d’ouvrir le livre et ses sept sceaux, mais qu’il lui fut répondu (v.5) : « Ne pleure pas ; /e
lion de la tribu de Juda peut ouvrir le livre et ses sept sceaux. » Puis, au début du chapitre 6, nous
lisons ces mots : « Je regardai quand /’Agneau ouvrit un des sept sceaux » (v.1). Notre Seigneur
est donc a la fois le Lion et I’ Agneau, deux créatures aux caracteéres notoirement incompatibles !
De¢s lors, le Lion de Juda de I’ Apocalypse n’est pas un tyran terrifiant et sanguinaire, mais
accomplit sa mission en prenant la figure d’'un Agneau men¢ a la boucherie !

Renversement de I’échelle des valeurs

Ainsi, le Vainqueur qui triomphe en anéantissant la puissance du mal et régne avec Dieu
¢ternellement sur la nouvelle création, est présenté sous les traits de celui qui est venu sur la terre
dans ’abaissement et la faiblesse, livré sans résistance a la torture et a la mort. « Semblable a
I’agneau qu’on mene a la boucherie, a une brebis muette devant ceux qui la tondent : il n’a pas
ouvert la bouche » (Es 53.7). Celui qui est notre Juge, est celui qui a subi le jugement a notre
place. C’est par I’immense faiblesse de la Croix qu’il a vaincu la puissance de rébellion contre
Dieu, et la mort elle-méme (H¢ 2.9,14 ; Col 2.15). « Or nous, nous proclamons un Christ crucifié,
cause de chute pour les Juifs et folie pour les non-Juifs ; mais pour eux qui sont appelés, Juifs et
Grecs, un Christ qui est la puissance de Dieu et la sagesse de Dieu. Car la folie de Dieu est plus
sage que les humains, et la faiblesse de Dieu est plus forte que les humains » (1 Co 1.23-25).

Heureux bouleversement total des valeurs ! Car il n’est pas difficile de voir ou nous
conduisent la puissance et la sagesse selon ce monde. Notre espérance, ¢’est qu’il existe une
sagesse différente et une puissance différente. Un triomphe, non par 1’écrasement de 1’autre, mais
par son relévement, une puissance qui ne se nourrit pas de I’affaiblissement d’autrui, mais qui le
rend fort a son tour. Quand nous confessons le Dieu Tout-Puissant, ce serait gravement errer que
de projeter sur lui ce que nous pourrions concevoir sous ce terme a partir de ce que nous voyons
chez les puissants de ce monde. Le Dieu révélé en Jésus-Christ est certes tout puissant, mais non
a la maniere d’un Jupiter ou d’un empereur conquérant, qu’il se nomme Alexandre le Grand,
Jules César, Gengis Khan ou Napoléon !

skekosk

Au cours des siecles, I’image de I’ Agneau semble avoir eu une place plus importante dans ’art
chrétien que dans les écrits théologiques. Elle a eu cependant un fort impact en Allemagne au
xvII® siécle, dans les milieux liés au réveil piétiste, plus particuliérement dans le mouvement
morave — parfois il est vrai avec une certaine exagération sentimentale due au romantisme
ambiant. Néanmoins, le courage extraordinaire des missionnaires moraves s’en allant, au péril de
leur vie, porter la bonne nouvelle de ’amour de Dieu aux populations les plus méprisées de la

28



terre prouve qu’une saine « théologie de I’Agneau », loin de pousser a la mievrerie émotionnelle
et au repli sur des états d’ame individuels, développe le sens du don de soi pour le salut des
autres. De cet attachement des moraves a la figure de I’Agneau de Dieu, il reste un témoignage
vivant et précieux au travers de nombreux cantiques que le Réveil du X1x° siécle a repris pour les
conserver jusqu’a... récemment.

Dans notre société urbanisée, I’image de 1’agneau est étrangere, voire étrange. Plus
encore : alors que les gens sont dans une ignorance compléte des thémes principaux de 1’ Ancien
Testament, parler du « sang de I’ Agneau immolé qui nous lave de nos péchés et nous rend plus
blancs que la neige » est un langage qui ne communique pas — c’est le moins qu’on puisse dire ! —
méme si nous croyons exprimer beaucoup. Il nous faut rechercher la sagesse des apotres qui ont
choisi des termes aptes a susciter un écho chez leurs auditeurs étrangers au langage biblique.
L’Esprit Saint leur a donné de le faire sans vider I’Evangile de sa substance. L enjeu pour nous
aujourd’hui, ¢’est de pouvoir partager de fagon intelligible la richesse contenue dans ce message :
« Voici I’Agneau de Dieu, qui 6te le péché du monde. » Or le jour de la Pentecote, ce sont les
apotres qui ont parlé les langues multiples de leurs auditeurs étrangers, et non les étrangers qui
ont appris I’araméen ! De méme avons-nous a fournir nous-mémes un effort de traduction, et
surtout & demander au Saint-Esprit de nous €équiper pour communiquer la vérité éternelle dans un
langage qui parle a nos contemporains.

5.4 Le serviteur de I’Eternel
« Le Fils de ’homme n’est pas venu pour se faire servir, mais pour servir et donner sa vie en
rancon pour une multitude » (Mc 10.45).

Si on évaluait I’importance d’un titre christologique a la fréquence de sa présence dans les
Ecritures, on serait enclin a ne pas s’arréter longuement sur I’expression « le Serviteur de
I’Eternel » (en hébreu : Ebed Yahvé). En ce qui concerne I’ Ancien Testament, on ne la rencontre
que dans les quatre passages du livre d’Esaie connus sous le nom de « cantiques du Serviteur” »,
et les mentions explicites de ce titre pour désigner Jésus dans le Nouveau Testament sont assez
rares. Ce n’est pas non plus un terme qui a connu un usage courant au cours de I’histoire de
I’Eglise, sinon parmi les premiers auteurs chrétiens non canoniques. Et pourtant, le contenu de
cette expression est fondamental pour notre compréhension de I’ceuvre accomplie par le Christ
pour notre salut.

I1 aurait été possible de regrouper dans un méme paragraphe les données relatives a
I’« Agneau de Dieu » et au « Serviteur de I’Eternel », car ils présentent deux aspects quasi
identiques du ministére du Sauveur : sa souffrance expiatoire en faveur de I’homme pécheur.
L’Agneau de Dieu se réfere au rituel et aux fétes d’Israél dans un contexte sacerdotal, alors que
les cantiques du Serviteur du Seigneur appartiennent au message prophétique. Mais I’image de
I’agneau immol¢ apparait dans le texte le plus complet décrivant le Serviteur du Seigneur, Esaie
53 : « Semblable a un agneau mené a 1’abattoir, tout comme la brebis muette devant ceux qui la
tondent, il n’a pas dit un mot » (v. 7).

Qui donc est ce Serviteur ?

Cette figure vétéro-testamentaire du Serviteur de I’Eternel a été 1’un des points chauds de la
controverse entre juifs et chrétiens au cours des premiers siécles de 1’ére chrétienne’®. La question
posée a Philippe par le ministre éthiopien lisant Esaie 53, a été mille fois débattue avec passion :

*Es 42.1-9 ;49.1-6 ; 50.1-11 ; 52.13-53.12.

>En particulier le Dialogue avec le Juif Tryphon, de Justin Martyr (mort vers ’an 165), ou, au siecle, le Contre Celse
d’Origene (1.55). Michael Green dans L ’Evangélisation dans [’Eglise primitive (Ed. Groupes Missionnaires et Emmaiis, Lavigny
et St-Légier, 1981) présente un tour d’horizon de la question (voir p. 88ss).

29

3émc



« De qui le prophéte dit-il cela ? De lui-méme ou de quelqu’un d’autre ? » (Ac 8.34). Le traité
Dialogue avec le Juif Tryphon de Justin Martyr (vers 150 ap. J.-C.) tourne essentiellement autour
de cette question.

« Qui est le Serviteur ? Le Serviteur n’est pas la simple représentation littéraire d’Israél,
ou de son ¢lite, car il a une mission a son égard (49.6) et les contrastes sont aigus ; il est bien
Israél (49.3), mais dans ce sens qu’il remplit lui seul la vocation qu’lsraél a trahie, qu’il est lui
seul le Reste du reste »*. Cependant, a la différence du Messie — lui aussi chargé du
rétablissement de 1’alliance — le Serviteur le fait au travers d’un chemin d’abaissement. Méconnu
et rejeté, 1l n’aura rien d’un roi conquérant : « Il ne criera pas, il n’élévera pas la voix, il ne se fera
pas entendre dans les rues. Il ne brisera pas le roseau qui ploie, il n’éteindra pas la meche qui
vacille » (Es 42.2-3). De méme : « J’ai livré mon dos a ceux qui me frappaient et mes joues a
ceux qui m’arrachaient la barbe ; je n’ai pas dérobé mon visage aux outrages et aux crachats »
(Es 50.6). Et pourtant sa mission ne sera pas un échec ! Bien au contraire : « Il ne vacillera pas, il
ne ploiera pas, jusqu’a ce qu’il ait établi I’équité sur la terre » (50.4). L’ceuvre du Serviteur sera
celle qu’on attend du Messie, mais au moyen de la voie paradoxale de la souffrance, et non de la
suprématie militaire.

Les miracles et la Croix

La théologie et la prédication chrétiennes, des les origines et tout au long de I’histoire, se sont
particuliérement fondées sur le dernier cantique du Serviteur pour interpréter le sens de la Croix.
On nomme parfois Esaie 53 le « cinquieme évangile », et ce texte est considéré comme la
prophétie vétérotestamentaire la plus évidente concernant Jésus-Christ crucifié. Avec raison !
Pourtant, les évangiles ne citent que deux fois textuellement ce cantique, et dans des contextes
qui ne sont pas directement reliés a la mort du Seigneur. Matthieu (8.17) met le ministére de
guérison de Jésus sous ’éclairage d’Esaie 53.4 : « Il a pris nos infirmités et s’est chargé de nos
maladies. » L’ importance de cette citation est capitale : c’est au prix de sa propre souffrance et de
sa mort que Jésus a guéri et délivré. Ses miracles ne sont pas « simplement » des actions d’éclat,
ni méme uniquement des gestes de compassion. Jésus n’est pas un thaumaturge’ ! Quand il
chasse un démon ou restaure un corps infirme, il proclame sa victoire sur la puissance de
I’Ennemi. Mais cette victoire n’a été remportée nulle part ailleurs qu’a Golgotha. C’est pourquoi,
dans I’Eglise du Christ, on ne devrait reconnaitre un don de guérison, ou un don de délivrance,
que s’ils sont étroitement reliés a la prédication de la Croix.

Cela nous fait mieux saisir que les miracles de Jésus, signes de sa domination sur tout
pouvoir et sur toute autorité, et sa crucifixion, lieu de son abaissement et de son anéantissement,
ne doivent pas étre compris comme deux aspects contradictoires de son ceuvre : ¢’est bien d’une
seule et méme réalité qu’il s’agit. L apotre Paul I’indique clairement dans Colossiens 2.15 : « Il a
dépouillé les principautés et les pouvoirs, et les a publiquement livrés en spectacle, en triomphant
d’eux par la croix. »

L’autre citation d’Esaie 53 dans les évangiles est plus directement liée a la Passion. Elle
est le fait de Jésus lui-méme au moment ou il quitte la chambre haute pour se rendre au jardin de
Gethsémané avec des épées : « Je vous le dis, il faut que ce qui est écrit s’accomplisse en moi : il
a méme été compteé avec les sans-loi. Et, en effet, ce qui me concerne touche a sa fin (ou : va étre
accompli) » (Luc 23.37, citant Esaie 53.12). Cette citation concerne un ¢lément périphérique du
récit de la Passion, mais témoigne que Jésus a clairement conscience que c¢’est de lui dont parle
Esaie 53.

* H. Blocher, op. cit., p. 36.
5 C’est-a-dire un « faiseur de miracles ».

30



Jésus s’est identifi¢ au Serviteur du Seigneur et a vu dans son « service » infiniment plus
qu’un acte de dévouement : il I’a étroitement rattaché au sacrifice de sa vie : « (il est venu) pour
servir et donner sa vie en rancon. » Il en va de méme quand, dans la chambre haute, Jésus, voyant
les rivalités dresser les disciples les uns contre les autres, leur donne ce dernier enseignement :

« Qui est le plus grand, celui qui est a table, ou celui qui sert ? N’est-ce pas celui qui est a table ?
Et moi, cependant, je suis au milieu de vous comme celui qui sert » (Lc 22.27). C’est sans doute
a ce moment-la qu’il « mit le comble a son amour pour les siens » en accomplissant 1’acte de
I’esclave, leur lavant les pieds, un acte interprété comme une préfiguration de la Croix (v.7-10).

Le Messie souffrant
C’est dans la réunion de ces deux figures prophétiques — le Messie et le Serviteur souffrant — que
réside le mystere de I’Evangile et le motif du « secret messianique ». Jésus n’aurait été¢ qu’un
faux Messie, un de plus, s’il avait céd¢ a la tentation d’une victoire sans la Croix, s’il avait
prétendu a la messianité sans endosser le ministeére du Serviteur souffrant. En effet, la libération
que Dieu accorde par son Messie n’¢élude pas le probleme de la cause profonde de 1’esclavage des
étres humains. Au contraire, la délivrance de la puissance du mal découle du chatiment s’abattant
sur le Serviteur du Seigneur en tant que représentant de la race humaine contaminée par le péché.
Le probleme, c’est que les Juifs contemporains de Jésus étaient dans 1’attente d’une
libération messianique — donc accordée par leur Dieu, et en cela ils étaient dans la fidélité de la
foi — mais ils n’étaient pas préts a reconnaitre qu’elle ne pourrait leur étre accordée qu’au travers
du ministere du Serviteur frappé par la condamnation qui devait les atteindre. Les gens « veulent
un roi pour les délivrer de Rome, non un Sauveur pour les racheter de leurs péchés » (Ladd). Car
ils n’admettaient pas que leur endurcissement spirituel était la cause véritable de leur situation
dramatique. Ils préféraient y voir les conséquences d’une conjoncture politico-militaire qui avait
tourné a leur détriment. En cela, les Juifs du I* siécle sont les parfaits représentants de ”’humanité
tout entiere. Les hommes cherchent toujours a leurs maux des causes politiques, économiques,
sociales, héréditaires, psychologiques, etc., et les remedes qu’ils préconisent s’averent décevants
et inutiles car, faute d’un diagnostic véritable, ils n’attaquent pas le mal a la racine. C’est ainsi
que les faux messianismes pullulent aujourd’hui, qu’ils se parent du vocabulaire d’une idéologie
politique, de la séduction religieuse, du prestige scientifique et technologique ou de toute autre
promesse de bonheur immédiat et a bon marché. Ils font I’économie de la repentance, mais
« soignent a la légere la plaie de mon peuple » comme le dit Jérémie (6.14), et la laissent
s’infecter. Et la paix qu’ils annoncent n’est pas un véritable shalom, poursuit le prophete dans le
méme verset (« Paix, paix ! disent-ils, et il n’y pas point de paix »), car ils refusent de reconnaitre
ce qu’Esaie exprimera sans équivoque : « Le chatiment qui nous donne la paix est tombé sur lui
et c’est par ses meurtrissures que nous avons ét€ guéris » (53.5). Voulant un christ qui résolve
leurs difficultés sans étre en méme temps un serviteur souffrant a leur place, les hommes se
vouent en définitive a toutes sortes d’antichrists.

Le scandale de la Croix

Reconnaitre que le Messie libérateur ne peut accomplir son ceuvre qu’en étant le Serviteur
souffrant, tel est I’enjeu de la discussion dramatique entre Jésus et Simon Pierre apres la
confession de foi de Césarée de Philippe : « Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant. » Jésus
annonce alors ses souffrances et sa mort et Pierre « le prit a part et se mit a le rabrouer en disant :
Dieu t’en préserve, Seigneur ! Cela ne t’arrivera jamais » (Mt 16.16, et 21-22). Pour Pierre, il est
incohérent que Jésus, apres avoir reconnu I’inspiration divine de sa confession messianique,
annonce son €chec et son rejet. La dureté, unique dans 1’Evangile, avec laquelle Jésus réplique
témoigne que nous sommes ici au coeur du probleéme de la rédemption : « Va t’en derriere moi,
Satan ! Tu es pour moi une cause de chute, car tu ne penses pas comme Dieu, mais comme les

31



humains » (v.23). Elle nous fait entrevoir le terrible combat que Jésus a di mener, des les
quarante jours au désert (les « tentations messianiques ») jusqu’au Jardin des Oliviers, pour
accepter I’issue de sa mission. Elle nous fait prendre conscience a quel point « la parole de la
croix est une folie pour ceux qui vont a leur perte, mais pour nous qui sommes sur la voie du
salut, elle est puissance de Dieu » (1 Co 1.18).

Selon les Ecritures

A trois reprises au moins, Jésus a annoncé aux disciples ses prochaines souffrances et sa mort en
les situant sans équivoque dans le plan de Dieu révélé par les Ecritures. Le premier de ces cas
cités par Matthieu suit immédiatement, et c’est loin d’étre un hasard, la confession de Pierre
affirmant que Jésus est le Christ (Messie), le Fils de Dieu. Jésus acquiesce, mais recommande aux
disciples de ne pas divulguer cette vérité, puis Matthieu ajoute : « Jésus commenga a montrer a
ses disciples qu’il lui fallait aller a Jérusalem, souffrir beaucoup de la part des anciens, des grands
prétres et des scribes, étre tué et se réveiller le troisieme jour » (Mt 16.21, cf. également 17.22 et
20.18). Il en va de méme des textes paralléles, notamment Luc 18.31-33 : « Voici nous montons a
Jérusalem ; tout ce qui a été écrit par [’entremise des prophetes au sujet du Fils de I’homme
s’accomplira. (...) On le fouettera, puis on le tuera. » Lors de son arrestation au Jardin de
Gethsémané, Jésus dit a Pierre qui brandit une épée de la remettre au fourreau : « Penses-tu que je
ne puisse pas supplier mon Pére, qui me fournirait a I’instant plus de douze 1égions d’anges ?
Comment donc s’accompliraient les Ecritures, d’apres lesquelles il doit en étre ainsi ? » (Mt
26.53-54). C’est sans doute a Esaie 53 que se réfere Jésus lorsqu’il fait allusion

a ’accomplissement des Ecritures a propos de ses souffrances. Luc note, par une triple répétition,
la profonde incapacité des disciples a comprendre les paroles du Maitre : « Mais ils n’y
comprirent rien ; le sens de cette parole leur restait caché ; ils ne savaient pas ce que cela voulait
dire » (v.34). Luc veut souligner que les disciples, avant la résurrection, ne pouvaient comprendre
comment des prophéties concernant le Serviteur de 1’Eternel s’articulaient avec d’autres figures
vétérotestamentaires logiquement incompatibles.

La réaction scandalisée de Simon Pierre mentionnée plus haut (Mt 16.16), qui ne peut
admettre I’idée d’un Messie souffrant, sera celle du judaisme en général face a la prédication des
apotres. C’est pourquoi leur tache principale, dans les synagogues, sera d’argumenter en se
fondant sur les Ecritures, pour établir que la délivrance messianique devait passer par 1’expiation.
L’importance d’un texte comme Esaie 53 dans cette argumentation est évidente.

Jésus, aprés sa résurrection, a diment préparé les apotres a cette tiche, comme en
témoigne Luc : « Jésus leur dit : C’est 1a ce que je vous disais lorsque j’étais encore avec vous ; il
fallait que s’accomplisse tout ce qui est €crit a mon sujet dans la loi de Moise, dans les Prophétes
et dans les Psaumes. Alors il leur ouvrit I’intelligence pour comprendre les Ecritures. Et il leur
dit : Ainsi il est écrit que le Christ souffrirait... » (Luc 24.44-46). Le récit des disciples
d’Emmaiis (Luc 24.25-27) va dans le méme sens.

Le livre des Actes atteste que les Apotres savaient et confessaient que leur Messie était le
Serviteur de I’Eternel. Nous avons fait allusion au début de ce paragraphe a la question soulevée
par le ministre éthiopien lisant sur son char la description des souffrances du Serviteur dans le
rouleau du livre d’Esaie. Le récit continue par ces mots : « Alors Philippe, commengant par cette
Ecriture (il s’agit du v. 7 d’Esaie 53), lui annonga la bonne nouvelle de Jésus » (Ac 8.30-35).
Selon Actes 17.1-3, Paul, durant trois sabbats dans la synagogue de Thessalonique, « discuta avec
eux, a partir des Ecritures, dont il ouvrait le sens pour établir que le Christ [Messie] devait
souffrir et se relever d’entre les morts. Ce Jésus que, moi, je vous annonce, disait-il, ¢’est lui qui
est le Christ. » Le discours de Paul au roi Agrippa développe le méme argument (Ac 26.22-23).

32



Dans ses épitres, I’apdtre Paul n’a pas recours au titre « Serviteur » pour parler de Jésus-
Christ, sauf en Philippiens 2.7. Mais quand il rappelle la substance de son message, il dit de la
mort du Christ qu’elle est « selon les Ecritures » (1 Co 15.3).

L’apotre Pierre, dans sa premicre lettre, développe une paraphrase d’un fragment d’Esaie
53. 11 rappelle aux croyants que leurs souffrances sont le prolongement de celle du Serviteur du
Seigneur : « Si vous endurez la souffrance en faisant le bien, c’est une grace devant Dieu. C’est a
cela en effet que vous avez été appelés, parce que Christ lui-méme a souffert pour vous, vous
laissant un exemple afin que vos suiviez ses traces. Il n’a pas commis de péché et on n’a pas
trouvé de ruse dans sa bouche » (1 P12.21-22, se référant a Es 53.9). Puis Pierre poursuit
’allusion au cantique du Serviteur : « I/ a lui-méme porté nos péchés en son corps sur le bois,
afin que, morts au péché nous vivions pour la justice ; et ¢ ’est par ses meurtrissures que vous
avez été guéris. Car vous étiez comme des moutons qui s 'égaraient, mais maintenant vous étes
retournés vers celui qui est votre berger et votre gardien » (1 Pi 2.25-25, citant Es 53.4, 12,5,6s ;
les italiques signalent les citations textuelles d’Esaie 53).

Tant dans ses discours des Actes que dans sa premicre épitre, Pierre montre qu’il a
pleinement assimil€ ce qui, avant sa conversion, lui avait paru scandaleux au plus haut point : la
souffrance du Messie.

Au ceeur de I’Evangile

Au-dela de telle ou telle citation, le message clair et constant de la Parole de Dieu, ¢’est que pour
sauver les hommes, Jésus-Christ le Fils de Dieu a donné¢ sa vie. Celui que Dieu a offert au monde
pour le salut n’est pas venu déployer la force du Tout-Puissant en écrasant ce qui s’opposait a sa
volonté. Il n’a pas usé de la contrainte pour s’imposer, il n’a fait violence a personne. Le Dieu
créateur des cieux et de la terre a voulu nous rencontrer sous les traits d’un homme sans prestige,
sans prestance : « Il n’avait ni apparence ni éclat pour que nous le regardions, et son aspect
n’avait rien pour nous attirer. Méprisé et abandonné des hommes, homme de douleur et habitué a
la souffrance, semblable a celui dont on se détourne, il était méprisé, nous ne I’avons pas estimé »
(Es 53.2-3). « Il vous est né un Sauveur, qui est le Christ, le Kyrios. Et ceci sera pour vous un
signe : vous trouverez un nouveau-né emmailloté et couché dans une mangeoire » (Lc 2.12°).
Quel renversement complet par rapport aux normes de ce monde, par rapport aux valeurs les plus
estimées des religions ! « Mon ami, ce n’est pas ainsi qu’on invente », disait avec raison Jean-
Jacques Rousseau en parlant de 1a mort du Christ en croix.

Alors que les hommes cherchent a en imposer aux autres et a s’imposer a eux, a se servir
d’eux et a les asservir, alors que la puissance des grands se nourrit de 1’affaiblissement des petits,
la figure du Serviteur du Seigneur est I’interrogation la plus radicale qui puisse tre adressée au
monde. Et a ’Eglise aussi. Car elle (c’est-a-dire nous) raisonne trop souvent en termes
d’influence, de prestige, de moyens financiers, techniques et intellectuels, voire en termes de
miracles et de puissance. En fait, elle est sans cesse tentée de prouver sa supériorité en trahissant
Celui dont elle se réclame. Elle se mesure aux idéologies de ce monde en évaluant des rapports
de forces afin d’entreprendre son action uniquement s’ils semblent jouer en sa faveur. Elle est
sans cesse menacée de se tromper d’armes, de se tromper de combat. Et elle devient stérile dans
son témoignage de paix, de grace et de service a I’image de son Maitre, car elle reste conforme
aux échelles de valeurs du monde qui I’a réduit au silence et I’a rejeté. Il s’agit, en méditant sur la
figure du Serviteur du Seigneur, de convertir nos propres mentalités avant de prétendre convertir
les autres a notre religion. Ce n’est pas sur les plus hauts sommets, accessibles seulement aux
plus vertueux, aux plus spirituels et aux plus intelligents, que le Dieu de grace fixe ses rendez-

% Pourquoi ne citons-nous ce texte saisissant que la nuit du 24 décembre ?

33



vous. Mais au pied d’une Croix ou son Serviteur souffrant a endossé la condition humaine, y
compris celle des plus bas tombés.

Aujourd’hui comme toujours, la fidélité¢ de I’Eglise se mesure a sa capacité de
comprendre, d’intégrer dans son attitude et d’annoncer le message de Jésus-Christ, le Fils du
Dieu tout-puissant, venu servir et donner sa vie dans d’indicibles souffrances pour nous délivrer
de la fascination d’étre « comme des dieux ».

5.5 Jésus-Christ, Fils de Dieu

Analyser le titre « Fils de Dieu », c’est entrer au plus profond du mysteére de la personne de
I’homme Jésus, le fils de Marie et de Joseph, humble couple domicilié¢ dans le petit village de
Nazareth en Galilée. Nous limiterons notre propos a des réflexions sur les textes bibliques, sans
prétendre nous engager dans le domaine de la théologie systématique pour analyser la relation
entre la divinité et I’humanité de Jésus-Christ, tel que 1’ont fait, notamment, les grands Conciles
cecumeéniques de 1’ Antiquité.

Notre étude contient de nombreuses citations de 1’évangile de Jean. L’apdtre Jean,
¢crivant a la fin de sa vie, aprés de longues années de méditation sur la personne du Christ, a
sond¢ avec une profondeur incomparable le mystere de la relation entre le Dieu éternel et la
personne humaine de Jésus. En nous présentant Dieu comme Le Pére’ et Jésus comme Le Fils, il
affirmera que 1a est I’essentiel de son propos et I’objectif de ses écrits : « [Ces signes] sont écrits
pour que vous croyiez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et que, par cette foi, vous ayez la
vie en son nom » (Jn 20.31) ; « Cela, je vous I’ai écrit pour que vous sachiez que vous avez la vie
¢ternelle, vous qui mettez votre foi dans le nom du Fils de Dieu » (1 Jn 5.13).

Un sens tout nouveau

Dans les paragraphes précédents, nous avons €clairé notre recherche en tentant de mesurer le
retentissement de tel nom ou tel titre dans 1’esprit des premiers auditeurs de I’Evangile — ce qui
impliquait une allusion a leur enracinement dans 1’Ancien Testament et dans le judaisme
contemporain des apdtres, ainsi qu’a 1’usage profane de ces termes dans la société hellénistique
du I*" siécle. Nous avons d’ailleurs découvert a chaque fois que la personne et I’ceuvre de Jésus-
Christ les remplissaient d’un contenu profondément renouvelé.

Cette démarche vaut aussi pour le titre « Fils de Dieu ». L expression se trouve déja dans
les religions de I’ Antiquité. Ainsi, les pharaons sont appelés fils du dieu solaire Ra. L’empereur
romain revendiquait le titre de divi filius, fils de la divinité. D’une fagon assez générale,
guérisseurs et magiciens se faisaient appeler « fils des dieux » en vertu de leurs pouvoirs
surnaturels. Bien entendu, dans un contexte polythéiste, I’expression « fils de dieu » est tres loin
d’étre porteuse de la substance qu’on lui trouve dans la Bible, et peut méme étre relativement
banalisée.

Dans I’ Ancien Testament, la notion de paternité divine a I’égard du peuple élu apparait a
plusieurs reprises, et Israél est appelé parfois « mon fils » (Ex 4.22, 0s 2.1 ; 11.1%; Es 1.2 ; 30.1,
etc.). Cette expression évoque la relation privilégi¢e d’Isra€l avec Dieu en raison de son ¢élection.
Le titre de « fils » peut s’appliquer en premier lieu au roi, qui personnifie a lui seul 1’¢lection et la
mission d’Israél (cf. par ex., Ps 2.7° et 12). Mais il ne saurait étre question, ni & propos du peuple
ni a propos de son roi, de « nature divine » ou d’origine céleste.

Jésus, le Fils unique

7 Dans I’évangile de Jean, Jésus parle cent six fois de Dieu comme « le Pére » ou « mon Pére ».
8 Parole a laquelle le Nouveau Testament donne valeur de prophétie concernant Jésus-Christ (cf. Mt 2.15).
* Méme remarque que pour la note précédente.

34



D’innombrables citations bibliques montrent le caractére unique de Jésus-Christ. Méme une
lecture rapide du Nouveau Testament fait ressortir cette évidence : il entretient avec Dieu une
relation sans pareille, non seulement parmi ses contemporains, mais aussi par rapport aux figures
les plus éminentes de I’ Ancienne Alliance comme Abraham, Moise, David, Elie...

Cette unicité et cette supériorité du Fils sur toutes les créatures font 1’objet de la majeure
partie de I’épitre aux Hébreux. Le ton est donné des les premiers versets : « Apres avoir autrefois
a bien des reprises et de bien des manieres, parlé aux peres par les prophetes, Dieu nous a parle,
en ces jours qui sont les derniers, par un Fils qu’il a constitué¢ héritier de tout et par qui il a fait les
mondes » (Hé 1.1-2). Ces temps, en effet, sont les derniers, précisément parce que c’est le Fils
qui a parlé : apres lui, il n’y a pas d’autre parole de Dieu. C’est le faite de I’histoire. Ce qui
précede est préparation, ce qui suit est témoignage et actualisation. C’est ce qui découle tout aussi
nettement de la parabole dite des vignerons révoltés (Mc 12.1-9) : I’envoi du fils n’est pas celui
d’un émissaire de plus. C’est I’envoi décisif : « Seul son fils bien-aimé lui restait ; il le leur
envoya le dernier... » (v.6). Par cette parabole, Jésus se fait comprendre sans équivoque : je ne
suis pas simplement le dernier d’une longue liste de prophetes ; me rejeter, ¢’est rejeter le
propriétaire lui-méme : il n’y a plus d’autre recours apres moi, il ne reste que le jugement. Aucun
autre nom par lequel nous puissions étre sauves (Ac 4.12).

Dans la suite de I’épitre aux Hébreux, Jésus est dépeint comme supérieur non seulement
aux prophetes, mais aux anges (1.5) ; supérieur aussi a Moise (H¢é 3.5-6,) ; supérieur enfin aux
grands-prétres (Hé 7.28).

Avant lui, il n’y en a jamais eu de semblable, aprés lui, il n’y en aura point de
comparable. De nul autre étre ayant sé¢journé sur la terre il ne peut €tre dit : « En lui habite
corporellement toute la plénitude de la divinité » (Col 2.9).

Jésus lui-méme a conscience de sa nature divine, et il ne cherche pas a la masquer, méme
s’il en parle souvent de fagon énigmatique (on percoit bien que cela nous situe au-dela de toute
argumentation) — et ¢’est surtout 1’évangile de Jean qui nous en fournit le témoignage.
L’affirmation la plus forte se trouve dans Jean 8.58 : « Jésus leur dit [aux chefs juifs] : Amen,
amen, je vous le dis, avant qu’Abraham vienne a I’existence, moi, je suis. » Jésus s’identifie sans
ambiguité au Dieu qui s’est révélé a Moise au travers du buisson ardent (« Je suis qui Je suis »)
pour annoncer sa décision de descendre délivrer son peuple opprimé en Egypte. Il n’est pas
surprenant que ses interlocuteurs, a I’ouie de ces mots « prirent des pierres pour les lui jeter »
(v.59).

Dieu I’a donné par amour

Confesser la divinité de Jésus-Christ est décisif sur le plan théologique. Mais nous ne saurions
I’envisager sous un angle uniquement dogmatique. Rien ne peut plus toucher notre cceur et notre
€motion, susciter en nous I’amour pour Dieu et le désir de le connaitre intimement que cette
nouvelle qui n’aurait jamais pu naitre de I’imagination des hommes : Dieu nous a tellement aimés
qu’il a donné son Fils unique pour nous. Nous avons la la définition méme de I’amour : « Cet
amour, ce n’est pas que, nous, nous ayons aimé¢ Dieu, mais que lui nous a aimés et qu’il a envoyé
son Fils comme expiation pour nos péchés » (1 Jn 4.10). En Christ, Dieu apparait sous les traits
de ’amour qui se donne lui-méme (« Dieu était en Christ... ») pour sauver ses ennemis. Cette
image de Dieu renverse complétement toutes celles que forgent les hommes concernant la
divinité. C’est en cela d’abord que le christianisme ne saurait étre envisagé comme une religion a
coté, voire au-dessus des autres. Comparer les mérites respectifs des religions est une chose,
confesser que Jésus est le Fils unique du Dieu unique en est une autre. Il en découle non pas la
supériorité de la religion chrétienne par rapport a d’autres, mais la pertinence universelle de la
révélation biblique. Ainsi que le caractere irréductible de 1’Evangile, qui perdrait toute substance
si on le mélangeait a d’autres courants religieux, si admirables puissent-ils étre.

35



En effet, la puissance de I’Evangile s’effondrerait entierement si Jésus était uniquement
un homme, méme le plus éminent représentant de I’espece humaine. Cela impliquerait que le
salut s’¢leve a partir de I’humanité : autant dire que nous serait 6tée toute certitude quant a
I’amour de Dieu pour nous et quant a 1’assurance de notre salut. En Jésus, le Fils de Dieu, nos
prétentions humaines s’effondrent, mais c’est alors que peut naitre et se développer la prise de
conscience de notre véritable dignité : nous avons une valeur irremplacable, parce que LE Fils de
Dieu n’a pas rechigné a revétir notre humanité.

« Montre-nous le Pére »

« Y eut-il jamais, parmi les hommes, quelqu’un qui ait su ce qu’est Dieu, avant qu’il ne fut venu
lui-méme ? (...) Nul d’entre les hommes ne 1’a vu ni connu : ¢’est lui-méme qui s’est manifesté.
Et il s’est manifesté dans la foi qui seule a regu le privilége de voir Dieu »'°. « Dieu seul parle
bien de Dieu », disait Blaise Pascal. Ce Dieu qui, selon la Bible, « habite une lumiere
inaccessible, que nul homme n’a vu ni ne peut voir » (1 Ti 6.16), resterait une énigme
indéchiffrable pour nous si Jésus n’était pas le Fils de Dieu. « Personne n’a jamais vu Dieu ; celui
qui I’a annoncg, c’est le Dieu Fils unique qui est sur le sein de Pére » (Jn 1.18). « Personne ne
connait le Fils, sinon le Pére, personne non plus ne connait le Pére, sinon le Fils et celui a qui le
Fils décide de le révéler » (Mt 11.29).

Dans cet homme Jésus, nous avons la révélation parfaite et définitive de ce que I’homme
peut connaitre de Dieu. Il n’est pas un étre au bénéfice de révélations spéciales, un initié qui
aurait pu énoncer des hypothéses, voire des vérités, sur la divinité supréme. Par sa personne, par
ses ceuvres autant que par son enseignement, il a montré, il a manifesté le Dieu vivant.

« Seigneur, montre-nous le Pere et cela nous suffit », disait Philippe, le disciple. Et Jésus de
répondre : « Il y a si longtemps que je suis avec vous et tu ne me connais pas, Philippe ? Celui
qui m’a vu a vu le Pére. Comment peux-tu dire, toi, montre-nous le Pere ! Ne crois-tu pas que je
suis dans le Pére et que le Pére est en moi ? Les paroles que, moi, je vous dis, je ne les dis pas de
ma propre initiative ; ¢’est le Pére qui, demeurant en moi, fait ses ceuvres. Croyez-moi : moi, je
suis dans le Pére, et le Pére est en moi » (Jn 14.8-11). Dieu Créateur, Dieu Souverain maitre du
monde et de I’histoire, Dieu Juge, Dieu omniscient, omniprésent, infini, €ternel, glorieux, saint...
les attributs de Dieu énumérés par les théologiens ne manquent pas. L’Evangile nous dit
I’essentiel en affirmant que, pour celui qui croit, Dieu est Abba, Pére, en Jésus-Christ — Dieu est
amour.

Est-il nécessaire de le préciser ? La désignation biblique de Dieu comme un Pére n’inclut
pas une connotation sexuée. Dieu n’est ni masculin, ni féminin, il est au-dela de la différenciation
sexuelle qui caractérise les créatures. Du reste, Esaie (66. 12-13) promet que le peuple de Dieu
fera I’expérience de la sensibilité maternelle de son Dieu : « Vous serez allaités, vous serez portés
sur la hanche et caressés sur les genoux. Comme un homme que sa mere console, ainsi, moi, je
vous consolerai »''. En outre, ce n’est pas I’expérience que nous pouvons faire de notre relation
avec un pere humain qui va qualifier ce que nous entendons par la paternité de Dieu. C’est en
sondant la maniere dont Jésus est en communion avec Lui que nous percevons, ou apercevons, ce
que veut dire : « Dieu est notre Pere. »

10 Epitre a Diognete, VIII.1,5 (écrit anonyme provenant d’ Alexandrie, écrit vers 1’an 200).

"' Le peintre Rembrandt 1’a admirablement rendu, lui qui, dans son chef-d’ceuvre « Le retour du fils prodigue », a peint sur les
épaules du fils agenouillé et en guenilles les deux mains du pére qui I’accueille, mais deux mains tres différentes, I’une paternelle,
1’autre maternelle. 11 est frappant que I’ap6tre Paul, lorsqu’il rappelle aux Thessaloniciens son travail parmi eux donne lui aussi a
son ministére une connotation maternelle et une connotation paternelle : « « Comme une meére prend soin de ses enfants, nous
aurions voulu, dans notre tendresse pour vous, vous donner... notre propre vie » (1 Th 2.7-8), puis quelques lignes plus bas,

« Vous savez que nous avons été pour chacun de vous ce qu’un pére est pour ses enfants » (v. 11).

36



Celui qui reconnait en Jésus le Fils de Dieu peut repousser comme idolatres toutes les
autres images de la divinité. Multiples et contradictoires sont les idées que les gens se font de
Dieu. Si, dans nos pays, plus personne ne se prosterne devant des statues pour les adorer comme
des dieux (encore que...), n’allons pas croire pour autant que nous en avons fini avec les images
taillées proscrites par le Décalogue. Les plus subtiles, donc les plus dangereuses, ne sont pas
celles sculptées dans le bois ou la pierre, mais forgées par les concepts philosophiques les plus
sophistiqués, par les aspirations et les sentiments religieux méme les plus fervents qui émanent
du ceeur de I’homme. « Nous savons que le Fils de Dieu est venu, et qu’il nous a donné
I’intelligence pour que nous connaissions celui qui est le Vrai ; et nous sommes dans le Vrai, en
son Fils Jésus-Christ. C’est lui le vrai Dieu et la vie éternelle. Mes enfants, gardez-vous des
idoles » (1 Jn 5.20-21). La seule image du Dieu invisible, c’est son propre Fils venu parmi nous.
« Il reflete la splendeur de la gloire divine ; il est la représentation exacte de ce que Dieu est »
(Hé 1.3, Frangais courant) ; « Il est I’image du Dieu invisible » (Col 1.15) ; « [Ceux qui sont
aveuglés par le dieu de ce monde] ne voient pas resplendir la bonne nouvelle de la gloire du
Christ, qui est I’image de Dieu » (2 Co 4.4).

Quel paradoxe ! La gloire infinie et éternelle de la divinité, sa puissance, sa splendeur, ont
pris la forme du plus humble parmi les hommes — celui qui est né dans une étable, a vécu ignoré
dans une pauvre province périphérique d’un empire paien, et a ¢t€ mis au rang des assassins pour
finir torturé et exécuté...

Une pierre d’achoppement

La confession « Jésus est le Fils unique de Dieu » heurte de plein fouet la pensée rationaliste qui
ne peut admettre ce qui la dépasse. La logique humaine peut éventuellement parvenir au constat
que I’homme ne parvient pas a se sauver lui-méme. Seule la foi peut lui faire accueillir un salut
venu de Dieu par son propre Fils. Confesser la divinité de Jésus-Christ n’exige pas un suicide
intellectuel, mais une conversion de I’intelligence, opérée par le Saint-Esprit et non par une
argumentation apologétique.

Lorsque la théologie libérale a voulu évacuer le dogme la divinité de Jésus-Christ pour
rendre le christianisme plus acceptable, elle a vidé I’Evangile de sa substance et de sa puissance —
et n’a personne converti : face a un Evangile décapité, la notion méme de conversion perd son
sens.

Mais il n’y a pas que pour le rationalisme occidental que 1’affirmation « Jésus est le Fils
de Dieu » est inadmissible. Pour les autres religions monothéistes, et les juifs en premier lieu,
c’est un blaspheme : « Nous avons une loi, et selon cette loi, il doit mourir, parce qu’il s’est fait
Fils de Dieu » (Jn 19.7 ; cf. Mt 26.63-65). L’islam est tout aussi farouchement opposé¢ a 1’idée de
la filialit¢ divine de Jésus. Pour cette religion, c’est une atteinte grave portée au monothé€isme et a
la transcendance divine.

I1 faut concéder, face aux juifs et aux musulmans, que I’Eglise des premiers siécles a
parfois rendu le probléme ardu. Pour barrer la route a toutes sortes d’hérésies, elle est entrée dans
des formulations et des précisions christologiques complexes et culturellement connotées. Cet
effort était Iégitime. Mais dans le dialogue avec les juifs et les musulmans, il importe de citer le
témoignage biblique avant tout, plutot que des €laborations théologiques ultérieures. Et ce
témoignage est parfaitement explicite : « Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-
méme » (2 Co 5.19).

En outre, I’islam est particulierement choqué par la doctrine de la naissance miraculeuse
de Jésus. Il en déduit méme, du moins selon certains traités polémiques, que les chrétiens croient
a une Trinité composée du pere (Dieu) de la mere (Marie) et de ’enfant né de leur union sexuelle
(Jésus). Une telle caricature trouve ses racines dans la mythologie paienne et nullement dans
I’Ecriture, mais elle existe. Et ’exaltation de la Vierge Marie, « Reine du ciel », a largement

37



contribué a cette mésinterprétation. A nous de rectifier et de préciser que la naissance de Jésus est
miraculeuse, non pas en raison d’une sorte de double hérédité humano-divine sur le plan de la
génétique, mais parce que Jésus est vraiment le don de Dieu aux hommes : « Un enfant nous est
né, un Fils nous et donné » (Es 9.5). 1l est utile aussi de préciser que dans les langues sémites, la
locution « fils de » peut indiquer une filiation physique, généalogique, mais aussi une
appartenance, une identité.

6. Conclusion

Notre parcours nous a conduits des différents témoignages extérieurs a la tradition chrétienne a
propos de Jésus le Fils de Dieu, en passant notamment par Jésus 1’enseignant, le Messie ou
I’Agneau de Dieu. Il manque bien des ¢éléments a cette fresque, néanmoins cette étape nous aura
permis d’enraciner Jésus dans un temps et un contexte donnés. Dieu n’a pas survolé le monde de
sa présence. Il a pris chair humaine, il a endossé la culture d’une époque donnée et d’une région
donnée pour ouvrir I’humanité une fois pour toutes a la joie de sa présence. Jésus enseignant,
Jésus Messie, Jésus Serviteur de I’Eternel, Jésus Agneau de Dieu autant de clés de lecture de la
vie du Galiléen, qui nous mettent sur le chemin de la confession du centurions romain au pied de
la croix : « Vraiment cet homme était Fils de Dieu » (Mc 15.39).

7. Bibliographie succincte

Le ministére et 1'enseigenement de Jésus

1.- La Palestine au Ier siécle :

Richard Bauckham (éd.), La rédaction et la diffusion des Evangiles, Contexte, méthode et lecteurs, traduit de
I’anglais par Charles Vanseymortier, Cléon d’ Andran, Excelsis, 2014, 274 p.

Rodney Stark, L ‘essor du christianisme. Un sociologue revisite [’histoire du christisnisme des premiers siécles,
traduit de I’anglais par Philippe Malidor, Cléon d’ Andran, Excelsis, 2013, 304 p.

Ben Witherington, Histoire du Nouveau Testament et de son siecle, Cléon d’ Andran, Excelsis, 2003, 462 p.
N.T. Wright, The New Testament and the People of God, Minneapolis, Fortress Press, 1992, 540 p.

Gerd Theissen, L'ombre du Galiléen, Paris, Cerf, 1988, 270 p.

David J. Bosch, L'Eglise, une société alternative, Lausanne, PBU, 1983, 69 p.

Daniel Rops, La vie quotidienne en Palestine au temps de Jésus, Paris, Hachette, 1979, 542 p.

J. Jeremias, Jérusalem au temps de Jésus, Paris, Cerf, 1967, 530 p.

2.- Introduction a la littérature du Nouveau Testament :

Donald A. Carson et Douglas J. Moo, Introduction au Nouveau Testament, Cléon d’ Andran, Excelsis, 2007, 752 p.
Frédéric Amsler, L Evangile inconnu. La source des paroles de Jésus (Q), Genéve, Labor et Fides, 2001, 128 p.
Yvan Bourquin, La Confession du centurion. Le Fils de Dieu en croix selon I’évangile de Marc, Poliez-le-Grand, Ed.
du Moulin, 1996, 80 p.

Amar Djaballah, Les paraboles aujourd’hui. Visages de Dieu et images du Royaume, Québec, La Clairiére, 1994,
350 p.

Daniel Marguerat, Le Dieu des premiers chrétiens, Genéve, Labor et Fides, 1990, 221 p.

F. Bassin, F. Horton, A. Kuen, Evangiles et Actes, Saint-Légier, Emmaiis, 1990, 532 p.

G.E. Ladd, Théologie du Nouveau Testament, vol. | (Les évangiles synoptiques), Lausanne,

PBU, 1984, 306 p.

F .F. Bruce, Les documents du Nouveau Testament: peut-on s’y fier ?, Trois-Riviéres, Impact, 2008 (nouvelle
édition), 140 p.

3.- Introduction a la personne de Jésus :

Samuel Bénétreau, Qui a fond¢ le christianisme : Jésus ou Paul ?, Cléon d’ Andran, Excelsis, 2012, 136 p.
Philippe Yancey, Ce Jésus que je ne connaissais pas, Marne-la-Vallée, Farel, 2001, 288 p.

Otto Betz, Was wissen wir von Jesus ?, Wuppertal, R. Brockhaus, 1991, 144 p.

38



Daniel Marguerat, L'homme qui venait de Nazareth, Ce qu'on peut aujourd'hui savoir de Jésus, Aubonne, Ed. du
Moulin, 1990, 121 p.

R. T. France, Un portrait de Jésus, le Christ, Mulhouse, Grace et Vérité, 1989, 178 p.

Rainer Riesner, Jesus als Lehrer, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1981, ff614 p.

J. Jeremias, Théologie du N. T, vol. 1 (La prédication de Jésus), Paris, Cerf, 1980,420 p.

Martin Hengel, Jésus, Fils de Dieu, Paris, Cerf, 1977, 150 p.

Oscar Cullmann, Christologie du N. T., Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1958, 300 p. (épuisé).

Benjamin B., Warfield, « Jésus et les émotions », Hokhma 58, pp. 21ss.

Joseph Ratzinger/Benoit X VI, Jésus de Nazareth. 1. Du baptéme dans le Jourdain a la transfiguration, Paris,
Flammarion, 2007, 430 p.

4.- Ouvrages de théologie systématique :

Jacques Blandenier, Jésus-Christ : Dieu avec nous, Genéve, Je Séme (Dossier Vivre no 23), 2005, 174 p.
Henri Blocher, La doctrine du Christ, Vaux-sur-Seine, Edifac, 2002, 318 p.

Donald Macleod, La Personne du Christ, Cléon d’ Andran, Excelsis, 1999, 350 p.

Coll., "Qui est Jésus?", Hokhma 17, 1981, 95 p.

5.- Aspects particuliers :

John W. Miller, Heureux ! Le Sermon sur la montagne pour aujourd hui, Dossier Vivre no 38, Montbéliard, Saint-
Prex, Editions mennonites, Je Séme, 20152, 112 p.

Jean-Daniel Kaestli et Daniel Marguerat (dir.), Le mystére apocryphe. Introduction a une littérature méconnue,
Geneve, Labor et Fides, 1995 (2007 pour la deuxiéme édition), 190 p.

John Stott, Matthieu 5 -7, Le Sermon sur la Montagne, Lausanne, PBU, 1987, 220 p.

A. Dupont-Sommer, M. Philonenko (éd.), La Bible, Ecrits intertestamentaires, Paris, Gallimard (La Pléiade),
1987,1893 p.

Dietrich Bonhoeffer, Vivre en disciple, Le prix de la grdce, Sermon sur la Montagne, Genéve, Labor et Fides, 2009,
336 p.

C. Brown (et alii), Vérité historique et critique biblique, Lausanne, PBU, 1982, 260 p. Voir surtout la contribution de
R. T. France: « L'authenticité des paroles de Jésus ».

C. Baecher et M. Ummel, « De quelques "crucifixions" du Sermon sur la montagne: vers une approche
christoséquente de Mt 5- 7 », Hokhma 55, pp. 27ss.

6. Articles web en lien avec le « Da Vinci Code » de Dan Brown

Thomas Salamoni, « Le « Da Vinci Code » et les origines du christianisme : un dossier a rouvrir ». A consulter :
http://www.lafree.ch/details.php/fr/chercher.html?idelement=328

Serge Carrel, « Carnet rose : Jésus et Marie-Madeleine annoncent, 2000 ans apres, la naissance d’une petite Sarah! ».
A consulter : http://www.lafree.ch/details.php/fr/chercher.html?idelement=277.

39



