| FREE COLLEGE
T
FC7/ Yverdon, le 9 mai 2015 La Loi dans le contexte de I’alliance

La Loi a la lumiére de 1a Nouvelle Alliance
(Cédric Chanson)

1. Introduction
La place et le role de la Loi pour la foi et la vie chrétienne a toujours été sujet a controverse.
Il y a eu beaucoup de débat sur I’interprétation que nous devions faire de la Loi aujourd’hui en tant
que chrétiens, et beaucoup de discussion pour savoir comment la comprendre.

Au Moyen Age, par exemple, les chrétiens ont d’'une maniére générale, compris I’AT dans
son ensemble comme loi et donc en opposition avec 1’évangile de la grace. Du coup, ils ne s’y sont
pas beaucoup attardés. Au contraire, les réformateurs prennent les textes de I’AT testament trés au
sérieux. Et Calvin, tout particuliérement, pensait que la Loi devait nous servir de guide non
seulement au sein de 1’Eglise, mais aussi pour le fondement des régles de toute la société.

Ce débat sur la place de la Loi dans la vie chrétienne n’est pas clos, et il ne le sera sans
doute jamais. Il nous appartient a nous chrétiens, a la lumiére des Ecritures et éclairé par I’Esprit
Saint de discerner quelles lois continuent de s’appliquer et a qui elles s’appliquent.

Pourtant, on peut faire quelques observations et trouver quelques lignes directives
importantes dans les textes du NT.

2. Le Nouveau Testament : rupture et continuité
On comprend souvent le NT, la venue de Jésus-Christ et la nouvelle alliance comme
radicalement nouveaux et radicalement différents de I’AT. Et c’est juste.

La venue du Messie, Jésus, n’est pas simplement une étape de plus dans la longue histoire
de la révélation et du salut. Jésus n’est pas un prophete de plus, ni méme le plus grand des
prophetes : Il est le Fils de Dieu. Et ce qu’il vient accomplir est unique. Il y a donc bel et bien
rupture avec ce qui a précédé ; rupture avec I’AT.

Et pourtant, la venue de Jésus a été annoncée et préparée par I’AT. Jésus n’est ni Egyptien,
ni Grec. Jésus est juif et il s’inscrit de cette fagon dans la continuité avec I’alliance en Abraham, et
en continuité avec la Loi. En effet, méme si Jésus est souvent en conflit avec le judaisme de son
temps, il n’a rien nié, ni rien aboli des Ecritures. Il le dit lui-méme : Matthieu 5:18 : En vérité je
vous le dis, jusqu’a ce que le ciel et la terre passent, pas un seul iota, pas un seul trait de lettre de
la Loi ne passera...

Entre ’AT et le NT, il y a donc rupture et continuité. Bien que ces deux termes soient
paradoxaux, il faut les maintenir ensemble, en tension.

a. Vue positive de la Loi dans le NT
Dans les Evangiles, Jésus semble souvent apporter une interprétation, une exégese de la Loi
plutot que de la mettre de coté.

Le Sermon sur la montagne dans I’Evangile de Matthieu peut étre compris de cette fagon :
comme une interprétation de la Loi a la lumicre du reste de I’AT. Dans Matthieu 5, verset 19, Jésus
dit : Celui donc qui violera ['un de ces plus petits commandements, et qui enseignera aux hommes a
faire de méme, sera appelé le plus petit dans le royaume des cieux, mais celui qui les mettra en
pratique et les enseignera, celui-la sera appelé grand dans le royaume des cieux.

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 1



La Loi a quelque chose d’éternel. Elle demeure pour toujours et doit étre observée. L apotre
Paul parle des croyants comme étant sous la Loi de Christ (1C0.9.21) ; et I’obéissance est une part
essentielle du salut, tout autant dans le NT que dans ’AT.

En effet, y compris dans le NT, il n’existe pas de croyant qui n’est pas en méme temps un
disciple. Ce qui caractérise le disciple, c’est I’obéissance et I’attachement a faire ce que le maitre
fait. On voit cela tout particulierement dans les épitres de Jacques et aux Hébreux.

b. Vue négative de la Loi dans le NT
Mais il y a d’autres textes dans le NT qui ont une vue trés négative de certains aspects de la
Loi de ’AT.

Une grande partie des écrits de Paul nous en donne un bon exemple. Paul considére que les
chrétiens d’origine paienne ne sont pas sous la Loi et n’ont pas a y obéir dans ses détails. Nous
voyons aussi plusieurs controverses dans le NT autour des questions des aliments purs et impurs ou
de la circoncision.

C’¢était des questions fondamentales pour les premiers chrétiens. Et la question demeure
pour nous dans une certaine mesure : Jusqu’ou est-ce que la Loi s’applique a tous ?

c. Vers une compréhension biblique de la Loi
On pourrait dire qu’il y a un oui et un non a la Loi dans le NT. Il y est affirmé trés
clairement qu’on ne peut pas s’appuyer sur la Loi pour étre dans une juste relation avec Dieu. La
Loi doit étre percue comme un moyen de grace : le moyen par lequel une personne exprime sa foi
en Dieu et son engagement envers Lui.

On peut comprendre la Loi comme une expression de notre reconnaissance, de notre foi, et
de notre engagement envers Dieu. Pourtant il y a certains aspects de la Loi de I’AT — comme par
exemple les lois sur la nourriture ou sur la circoncision — qui ne sont plus, pour les chrétiens
aujourd’hui, une expression approprice de la foi.

Une compréhension biblique de la Loi qui prend en compte les deux Testaments, va devoir
faire deux choses paradoxales, mais qui doivent pourtant étre tenue en tension : d’une part donner
de la place et d’autre part refuser la place a la Loi dans la foi chrétienne.

D’une part, une compréhension biblique de la Loi doit refuser que la Loi devienne
I’équivalent de 1’éthique chrétienne et dans ce sens remplace I’amour auquel nous sommes appelés ;
I’obéissance a des commandements ne doit jamais remplacer la recherche d’une relation d’amour
avec Dieu et avec les autres.

Mais d’autre part, une théologie biblique et chrétienne doit affirmer que I’amour se traduit
toujours en commandements, en principes d’action, et en conséquences pratiques.

Dans ce sens, I’AT nous montre ce que signifiait, en pratique, pour le peuple de Dieu, la
justice et I’amour du prochain. Dans ce sens, la Loi devient pour nous des lignes de conduite, que ce
soit personnellement, socialement, en politique, en lien avec 1’économie, etc.

3. Plus sous la Loi ... La Loi est-elle devenue caduque ?
Concreétement, Romains 6.14 nous dit : ...vous n’étes pas sous la Loi, mais sous la grdce. 11
faut donc se poser la question si la Loi est devenue caduque ?

Que faire des textes de I’AT ? Puisque ce n’est pas 1’observation des commandements qui
nous procure le salut, ne devrait-on pas conclure que ces textes ne sont plus en vigueur et n’ont
donc plus qu’un intérét documentaire pour nous ?

J’ai déja suggéré quelques pistes, mais nous allons les approfondir un peu plus maintenant.

a. L’observation de la Loi n’a jamais sauvé...
Premiérement, si je veux étre cohérent avec ce que je disais ce matin, il faut réaffirmer que
I’obéissance aux commandements n’a jamais sauvé personne. Méme dans I’AT, nous I’avons vu ce

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 2



matin, 1’¢élection, I’alliance, le salut ne dépendent pas de la Loi, ni de I’obéissance a la Loi, mais
bien de la grace et de I’action libératrice et souveraine de Dieu.

La Loi est un moyen de maintenir cette alliance, un moyen de vivre en conformité avec
I’alliance que Dieu nous offre, un moyen de devenir saint afin de pouvoir rester en relation avec
Dieu.

Dans ce sens ni Jésus, ni Paul ne s’opposent a la Loi en tant que telle. Paul dit dans Romains
7.12 : Ainsi la Loi est sainte, et le commandement saint, juste et bon. Par contre, tous deux
s’opposent a la Loi si elle devient en elle-méme moyen de justification. Si elle devient en elle-
méme une fagon de gagner le salut. Ce serait alors nier la grace.

b. Caduque mais non pas dénuée de sens
i. Les lois rituelles
Quand on pose la question : la Loi est-elle devenue caduque dans la nouvelle alliance ? Une
réponse est souvent donnée : les lois rituelles sont abolies, mais que les lois morales demeurent. Si
cette réponse est intéressante d’un point de vue général, elle n’est pourtant pas complétement
satisfaisante.

Toujours en cohérence avec ce que nous avons vu ce matin, la Loi, les rites, les ordonnances
sur les sacrifices n’ont jamais eu une portée magique. Que se soit les fétes, les cérémonies
religieuses ou les sacrifices, aucun n’a une vertu en lui-méme. Que ce soit du point de vue de
I’ancienne ou de la nouvelle alliance, le sacrifice d’un animal ne peu en lui-méme expier le péché.
Dans Hébreux 10, verset 4, nous lisons : i/ est impossible que le sang des taureaux et des boucs ote
les péchés. Le sacrifice n’a pas d’effet par lui-méme. Les sacrifices et les lois rituelles qui les
régissent ont un but pédagogique, et n’ont pas d’efficacité¢ indépendamment de 1’attitude intérieure
de celui qui I’ offte.

Ce que les prophétes, ou Jésus lui-méme, dénoncent, c’est des pratiques religieuses qui ne
sont pas en concordance avec une disposition de cceur. Ce que Jésus, les prophétes et Paul
¢galement dénoncent, c’est une observance de la Loi selon la lettre et non selon 1’esprit de la Loi.
L’utilité des sacrifices, c¢’est d’illustrer que la relation entre ’homme et Dieu ne peut faire
I’économie de la prise de conscience que le péché sépare et mene a la mort. L’animal sacrifié, le
sang versé en est I’illustration trés concréte et graphique.

Dans I’AT, les lois sacrificielles étaient une préparation et une annonce implicite du
sacrifice unique du Christ. C’est ce que dit ’auteur de I’épitre aux hébreux de fagon tres claire : /e
culte [de I’AT] est image et ombre des réalités célestes... la Loi possede une ombre des biens a
venir. (Hb.8.5 ; 10.1) Pour nous chrétiens, ces lois sacrificielles, rituelles servent a éclairer le sens
de I’ceuvre de Jésus-Christ a la croix.

Donc, dans un sens, les lois rituelles de I’ AT sont bel et bien caduques. Elles n’ont plus de
raison d’étre aujourd’hui. Pourtant elles gardent toute la portée pédagogique qu’elles avaient déja
pour Israél. Bien sir, elles doivent pour cela étre interprétée a la lumiere du sacrifice unique et
parfait de I’ « Agneau de Dieu qui 6te le péché du monde » : Jésus-Christ.

ii. Les lois morales
Quand aux lois morales, c'est-a-dire les commandements concernant I’éthique personnelle et
communautaire, elles sont tout autant caduques pour les membres de la nouvelle alliance.

En effet, dans la perspective du salut, les lois morales sont caduques elles aussi puisqu’elles
ne sont en aucun cas un moyen de salut. Les épitres de Paul s’attardent longuement sur le sujet,
notamment Galates et Romains. Paul, qui se bat farouchement contre le principe du salut par le
moyen des ceuvres, affirme pourtant avec clarté, que la Loi est juste et bonne.

Ainsi, les commandements de I’AT décrivent bien le comportement éthique que Dieu a
prévu et attend de ceux qui lui appartiennent. Quand Paul décrit le fruit de I’Esprit en Galates 5, il
conclut en disant : /la Loi n’est pas contre de telles choses (Gal.5.23).

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 3



Pour les chrétiens, comme pour les juifs, les lois morales de I’AT expriment la volonté
bonne du Dieu créateur envers sa créature. Un peu a la maniére d’un mode d’emploi, la Loi décrit le
bon usage de ce que le créateur a congu et créé.

Ces lois sont le cadre qui permet a I’individu et aux collectivités de survivre, de ne pas se
détruire, mais au contraire de s’épanouir et de prospérer. C’est ce que nous lisons par exemple dans
Deutéronome 30, les versets 16 a 20 :

Car je te commande aujourd hui d’aimer I’Eternel, ton Dieu, de marcher dans ses voies et
d’observer ses commandements, ses prescriptions et ses ordonnances, afin que tu vives et que tu
multiplies, et que I'Eternel, ton Dieu, te bénisse dans le pays ot tu vas entrer pour en prendre
possession. ... Choisis la vie, afin que tu vives, toi et ta descendance, 20 pour aimer [’Eternel, ton
Dieu, pour obéir a sa voix et pour t’attacher a lui: c’est lui qui est ta vie et qui prolongera tes
jours...

Dans I’optique de la nouvelle alliance, mais aussi déja dans I’optique du Deutéronome et
dans la compréhension globale de la Loi telle que nous I’avons vue ce matin, la promesse de
prospérité, de bénédiction et de longue vie n’est pas une récompense acquise grace a 1I’obéissance.

Ce n’est pas I’obéissance a la Loi qui nous ferait mériter la récompense divine. Non, la
promesse est plutdt une conséquence logique d’une vie vécue en accord avec le Dieu vivant, le Dieu
libérateur, le Dieu de I’alliance.

Dans ce sens, les lois morales, les commandements éthiques gardent tout leur sens et toute
leur pertinence dans la nouvelle alliance. Jacques Blandenier résume ce point de vue en disant que
« la grace n’a jamais signifié relativisme ou neutralité morale ». La grace ne signifie pas que Dieu
est devenu laxiste, ou qu’il ait baissé ses exigences. La grace ne signifie pas que Dieu serait soudain
devenu plus tolérant envers le péché et les transgressions. La grace a bon marché est un terrible
malentendu. En effet, la grace n’atténue en rien 1’exigence de la Loi, au contraire. La grace nous en
révele le caractére absolu et inatteignable et nous conduit a la repentance.

¢. Le sermon sur la montagne
Tout ceci est illustré de fagon magistrale dans le sermon sur la montagne. Jésus, dans le
sermon sur la montagne ne relativise pas la Loi. Il n’en atténue aucun aspect. Au contraire, il
radicalise la Loi. Il pousse les exigences de la Loi encore plus loin.

Quand il dit, dans Matthieu 5.21-22 (cf. aussi 28, 32, 34...) : Vous avez entendu qu’il a été
dit aux anciens: Tu ne commettras pas de meurtre, ... 22 Mais moi, je vous dis: Quiconque se met
en colere contre son frerve sera passible du jugement. ... Celui qui lui dira: Insensé! sera passible de
la géhenne du feu.

A plusieurs reprise dans son sermon, Jésus dit : vous avez entendu, mais moi je vous dis... Et
chaque fois, il ne s’agit pas d’un assouplissement de la Loi, mais au contraire de sa radicalisation.
Jésus dit aussi, Matthieu 5.20 : si votre justice n’est pas supérieure a celle des scribes et des
Pharisiens, vous n’entrerez point dans le royaume des cieux. Or les Pharisiens étaient des
observateurs minutieux et rigoureux des commandements méme les plus petits.

Au travers du sermon sur la montagne, Jésus nous fait comprendre que les préceptes de I’AT
vont bien au-dela de I’interdiction de la transgression. Il nous fait comprendre qu’il est impossible
a quiconque de croire qu’il pourrait accomplir les exigences de la Loi. Les pharisiens, ces hommes
religieux, s’étaient emparés de la Loi pour en faire une monnaie d’échange contre la bénédiction. Il
croyait qu’il pourrait obtenir la bénédiction de Dieu a force d’effort et d’obéissance. Mais Jésus
ramene a la grace. Le sermon sur la montagne nous raméne a notre insuffisance totale, a notre
dépendance totale de Dieu pour étre sauvé.

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 4



Par nos propres forces, il nous est impossible d’étre a la hauteur de I’homme selon le projet
du Créateur. Le seul moyen d’étre sauvé, d’étre réconcilié avec le créateur, d’entrer en alliance avec
lui, c’est d’accepter sa grace avec humilité et de renoncer a toutes nos prétentions.

Dans Philippiens 3.6-9, Paul nous encourage a considérer comme moins que rien, comme
des ordures ce dont nous pourrions nous vanter, afin d’étre strs de dépendre de la grace seulement.
11 dit : J’étais quant a la justice légale, irréprochable. 7 Mais ce qui était pour moi un gain, je l’ai
considéré comme une perte a cause du Christ. 8 Et méme je considere tout comme une perte a
cause de [’excellence de la connaissance du Christ-Jésus, mon Seigneur. A cause de lui, j’ai
accepté de tout perdre, et je considere tout comme des ordures, afin de gagner Christ, 9 et d’étre
trouvé en lui, non avec une justice qui serait la mienne et qui viendrait de la Loi, mais avec la
Justice qui est (obtenue) par la foi en Christ, une justice provenant de Dieu et fondée sur la foi.

Ce texte nous montre a quel point il est indispensable pour ’homme, s’il veut étre sauvé, de
renoncer a tout ce qui n’est pas basé sur la grace et sur la foi pour gagner Christ.

d. Jésus-Christ a accompli la Loi...
Toujours dans le sermon sur la montagne, Jésus dit qu’il n’est pas venu pour abolir la Loi,
mais pour I’accomplir (Mat.5.17). Dans la nouvelle alliance, Jésus n’abolit pas la Loi, mais il
I’accomplit. Ce n’est pas seulement les prophéties de I’AT qui trouvent leur accomplissement, leur
réalisation en J-C, mais la Loi également.

i. Pour nous
Jésus-Christ, et lui seul, accomplit la Loi, c'est-a-dire que lui seul possede la véritable justice
du Royaume de Dieu. Dans ce sens, nous pouvons dire que Jésus accomplit ce que ni Israél ni
aucun de nous ne pouvais accomplir. Il accompli la Loi a notre place. Il I’accomplit pour nous.

La Loi est Parole de Dieu, et comme telle, clle a été faite chaire en Jésus-Christ. Jésus 1’a
pleinement incarnée tous les jours de sa vie sur terre. Il a ainsi pleinement mis en pratique la Loi
tous les jours de son existence. Jésus est juste et il fait ce que nous sommes incapables de faire :
maintenir la relation avec Dieu, vivre dans ’alliance.

Il meurt de la mort que nous méritions, mais avant de mourir, il a vécu pour nous. En
mourant, il se déposseéde de sa vie juste pour nous en revétir. C’est ce qui nous permet de dire, avec
Paul, que la justice de Christ est notre justice. Luther a écrit dans ce sens : « Seigneur Jésus, je suis
ton péché et tu es ma justice. Tu as pris ce qui est a moi, et tu me donnes ce qui est a toi. »

Donc Jésus accomplit la Loi pour nous, a notre place pour que nous soyons justifiés et que
nous puissions vivre réconcili¢, en alliance avec Dieu.

ii. En nous
Mais ce n’est pas tout. Jésus n’accomplit pas seulement la Loi pour nous. Il I’accomplit
aussi en nous.

En effet, le Sermon sur la montagne n’est pas seulement la pour nous faire prendre
conscience a quel point nous sommes incapables de le mettre en pratique, nous pousser a la
repentance, et nous faire nous jeter dans les bras de grace du Pere. Non. Ce que Jésus a accompli
pour nous, il veut aussi I’accomplir en nous par son Esprit. Nous sommes appelés a ressembler a
Jésus-Christ et a accomplir ses ceuvres.

Le sermon sur la montagne est, tout comme la Loi si elle est bien comprise, un cadre de vie
dans lequel nous sommes appelés a vivre le salut qui nous a été offert. Il ne s’agit pas d’une liste
d’obligations et d’interdictions, mais de principes de vie, c'est-a-dire porteurs de la vie que Dieu
veut que nous vivions.

Le Sermon sur la montagne constitue un point de repére pour mesurer 1’action de 1I’Esprit en
nous, pour mesurer a quel point notre vie a été toute entiere réorientée par Christ, pour Christ et en
Christ. Oui, I’Esprit accomplit ces choses en nous, mais nous sommes aussi appelés a étre

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 5



activement réceptif a son action dans nos vies, participants de cette vie nouvelle, de cette alliance
nouvelle que nous avons en Jésus-Christ.

Jérémie avait annoncé que ’alliance nouvelle ne serait pas gravée sur des tables de pierre,
mais au fond des cceurs de son peuple (Jér.31.33). C’est bien notre cceur que vise le Seigneur Jésus
au travers du sermon sur la montagne. La justice accomplie et attendue par le Christ dépasse les lois
et les préceptes. La justice attendue par le Christ intégre 1’amour. Notre coeur est recréé pour étre
conforme a I’exigence du royaume de Dieu. C’est I’ceuvre de 1’Esprit en nous.

A nous maintenant de marcher en nouveauté de vie, de marcher en conformité avec cette
alliance nouvelle. Mais méme pour cette marche nous dépendons de la grace. Jésus dit : Celui qui

demeure en moi, comme moi en lui, porte beaucoup de fruit, car sans moi, vous ne pouvez rien
faire. (Jn 15.5)

4. Quel usage de ces textes dans I’Eglise
J’aimerais maintenant ajouter, en plus des pistes que nous avons déja vue au fil de ce cours,
quelques éléments concernant 1’usage dans 1I’Eglise de ces textes de I’AT, et particulierement les
textes de loi.

a. Un culte multi-sensoriel...
Un aspect tres pratique que Jaques Blandenier releéve c’est ce que j’appellerais I’approche
multi-sensorielle du culte...

Le culte que Dieu a prévu pour son peuple n’est pas seulement verbal, mais également
visible, tangible, olfactif. Sacrifices, repas de communion, fétes : toutes les dimensions et tous les
sens de la personne humaine étaient sollicités et mis a contributions pour recevoir la grace de Dieu
et pour lui rendre un culte.

I1y a certainement la des aspects a redécouvrir dans notre relation a Dieu. Nous avons le
risque de trop spiritualiser nos cultes. Peut-Etre aussi par réaction devant les abus de rites et
d’idolatrie d’une grande partie de 1’église médiévale. Mais Dieu nous a créé avec un corps doté de 5
sens, et tous peuvent étre mis a contribution dans notre relation avec Lui, que ce soit
personnellement ou en tant que communauté. La Sainte Céne en est d’ailleurs une bonne
illustration. Est-ce que nous pourrions faire en sorte que notre Saint Céne ressemble parfois un peu
plus a un festin, ou a un repas partagé avec des amis...

b. La Loi comme pédagogue : le signe des choses a venir
Nous avons vu que la Loi fonctionne comme un pédagogue. Le NT présente d’ailleurs la Loi
comme un enseignant qui nous mene a Christ. Dans ce sens, je vous donne juste quelques pistes
pour un enseignement dans I’Eglise a partir des textes du Pentateuque.

i. Exode : libération et alliance nouvelle
Le livre de I’Exode, sur lequel nous nous sommes attardés quelques instants ce matin nous
mene tout d’abord a Jésus-Christ comme notre libérateur.

Les évangiles montrent clairement que la vie de Jésus était I’accomplissement de I’Exode.
Jésus commence son ministére par son baptéme. En lien avec Exode, le baptéme de Jésus est son
passage de la mer rouge. Puis, immédiatement apres, et ¢a ne devrait pas nous surprendre, Jésus est
mené au désert, pour 40 jours de tentation. Les trois tentations auxquelles Jésus fait face sont li¢es
aux tentations d’Israél dans le désert : besoin de pain, forcer la main de Dieu et rendre un culte a
Dieu seul. La ou Israél s’est rebellé, Jésus a été obéissant.

Un des épisodes les plus important dans la suite des Evangiles, et particuliérement dans
Matthieu, c’est le sermon sur la montagne. Ce lieu : sur une montagne, rend le lecteur attentif a
faire la connexion avec le don de la Loi sur une autre montagne : le Mont Sinai.

On pourrait faire encore beaucoup de paralléle de ce type entre le ministere terrestre de Jésus
et Exode, mais sont point culminant est sa Passion pendant la Paque qui était justement la
commémoration de la sortie d’Egypte. Jésus devient I’agneau pascal qui meurt pour les autres, qui

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 6



ote le péché du monde et qui améne la libération. Comme Israél a été libéré de I’esclavage en
Egypte, nous sommes libéré de I’esclavage du péché. Nous n’appartenons plus a ce monde de
ténebres, mais nous formons un peuple nouveau, libre de servir le Seigneur. Dieu nous offre la
réconciliation, I’alliance en Jésus-Christ. Comme Dieu a fait alliance avec Israél par I’intermédiaire
de son libérateur : Moise. Il fait alliance avec nous par I’intermédiaire de Jésus-Christ.

Exode termine avec la description du Tabernacle qui ménera ensuite au Temple. La encore,
nos regards sont dirigé vers Jésus qui a, selon Jean 1.14, habité parmi nous. Littéralement :
tabernaclé parmi nous.

ii. Lévitique : Jésus sacrificateur parfait et sacrifice parfait
Que peut-on retenir du Lévitique, ce recueil de lois rituelles et sacrificielles ?

La prétrise instituée et décrite dans le Lévitique, ainsi que tout le systéme sacrificiel de I’AT
étaient anticipation d’une réalité plus grande : c'est-a-dire Jésus-Christ comme ultime prétre et
comme sacrifice tout suffisant. Hébreux 9.26 nous dit : ... maintenant, a la fin des siecles, il a paru
une seule fois pour abolir le péché par son sacrifice. Jésus-Christ est le grand prétre parfait qui
s’offre lui-méme comme sacrifice parfait. Le livre du Lévitique nous aide a comprendre la portée du
sacrifice de Christ et combien ce sacrifice était nécessaire pour que nous ayons la vie.

La sainteté est un autre théme important du Lévitique qui a toute son importance pour
I’église aujourd’hui. Nous sommes appelés a étre un peuple de sacrificateurs au service du Dieu
Saint, saints car Dieu est Saint. Le Lévitique nous permet de saisir un peu mieux ce que signifie la
sainteté¢ de Dieu et comment il convient de s’approcher du Dieu saint. Nous saisissons aussi mieux a
quel point nous avons besoin d’étre couverts de la justice du Christ pour avoir librement acces a la
présence de Dieu, dans le lieu trés Saint.

ili. Nombres : griace et amour de Dieu renouvelés
Le livre des Nombres nous enseigne une chose avec force : Dieu n’abandonne par la partie.
Dieu n’abandonne pas son peuple méme dans leur péché et leur rébellion. Le péché de la premicre
génération d’israélites auraient pu signifier la fin de I’histoire du salut et la destruction du peuple de
Dieu. Dieu n’abandonne pas son peuple, a cause de son alliance d’amour avec eux. Le NT est méme
le point culminant de cette fidélité et de cette grace de Dieu. Le peuple de Dieu continue de se
rebeller contre lui, et pourtant il envoie son Fils, Jésus-Christ, pour mourir sur la croix.

Chaque génération de chrétiens devrait se placer dans la position de la nouvelle génération
du livre des Nombres. Dieu a agit parmi nous pour nous sauver. Il nous a donné un sens pour notre
vie et une espérance vivante. Maintenant, nous sommes appelés, a répondre a la grace de Dieu par
I’amour et 1’obéissance.

iv. Deutéronome : un prophéte comme Moise...
Le Deutéronome est un des 4 livres de I’AT le plus cité dans le NT.

Le livre annonce d’une part que Dieu enverra un prophéte comme Moise (ch.18) et d’autre
part qu’il n’y a pas eu d’autre prophete comme Moise (ch.34). Cela a conduit les juifs a attendre ce
prophéete comme Moise que Dieu leur donnerait.C’était aussi ’attente des juifs du temps de Jésus,
et les évangiles donnent une réponse a cette question : Est-ce que Jésus est le prophéte comme
Moise ? Par exemple, Jésus nourrit la foule au désert, comme Moise I’avait fait (Dt.34.11-12 ;
Jn.6.14). Jésus promet d’étre une source d’eau vive, ce qui rappelle Moise qui fait jaillir I’eau du
rocher. Pour Pierre et Etienne, dans le livre des Actes (3.22 ; 7.37), il n’y a aucun doute : Jésus est
le prophéte comme Moise.

Mais Jésus est plus que cela encore et les évangiles nous le montrent trés clairement en se
basant sur Deutéronome. Jésus cite le Deutéronome quand il repousse les attaques de Satan pendant
sa tentation au désert. Jésus est I’incarnation de 1’Israél fidele et vit des paroles qui sorte de la
bouche de Dieu. Jésus accomplit la mission 1a ou Isra€l a échoué.

Autre point encore, Deutéronome montre un souci constant pour les faibles et les
défavorisés, la veuve et I’orphelin. Cela aussi se trouve refléter dans le ministére de Jésus. Et

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 7



finalement Jésus réitere le plus grand commandement qu’on trouve dans Deutéronome 6.5 : Tu
aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton ceeur, de toute ton ame et de toute ta force.

Au niveau de I’Eglise, il y a aussi beaucoup de parall¢le a faire avec I’Israél dépeint dans
Deutéronome. Isra€l a été choisi parmi les moindres des nations (Dt.7.6-7). De la méme maniére
I’église est formée de beaucoup de pauvres, de fous selon le monde, et de personnes d’humble
condition (1Cor.1.26-30). Tout comme Israél est le part précieuse de 1’Eternel (Dt.7.6), I’Eglise, qui
est le nouvel Israél est son trésor précieux (Eph.1.14). Tout comme Israél avait besoin d’un
médiateur dans la présence de Dieu en la personne de Moise (Dt.5.27), I’Eglise a un médiateur en
Jésus (Hb.4.14-16).

L’Eglise primitive se voyait comme la recréation de 1’Israél idéal. Israél était définit dans
Deutéronome comme une communauté unie, avec un Dieu, un peuple, une terre, un sanctuaire et
une loi. L’Eglise s’exhorte a une unité similaire : un corps, un Esprit, une espérance, un Seigneur,
une foi, un baptéme, un Dieu et Pére de tous (Eph.4.4-5). Jésus prie d’ailleurs pour que son peuple
soitun (Jn 17.11).

v. Genése : En route vers la nouvelle création
Notre survol du Pentateuque ne serait pas complet sans un prendre la Genése en compte.

En Jésus-Christ nous sommes recréés a son image. La Genése nous relate la création, mais
nous présente aussi les circonstances du début de I’histoire du salut, qui va passer par I’alliance et se
terminera par la re-création. Les nouveaux cieux et la nouvelle terre dont parle particuliérement
Apocalypse 21 et 22, nous montrent a quel point Dieu désire faire alliance et restauré ce qui a été
brisé. Il est déja fait allusion dans la Geneése au salut conquis par Jésus-Christ: un jour la téte du
serpent sera écrasée par un descendant d’Eve (3.14-15). L’ennemi a été vaincu par Christ a la croix
et la restauration de toutes choses est en marche.

5. Conclusion. Le cceur de la Loi : I’amour pour Dieu et pour le prochain
En conclusion a ce survol, ou plutot ce marathon, j’aimerais nous ramener au cceur de la
Loi : Pamour ; I’amour pour Dieu et I’amour pour notre prochain. Alors que nous nous penchons
sur tel ou tel commandement, que ce soit dans I’ancienne ou dans la nouvelle alliance, nous devons
toujours nous poser la question suivante : De quelle fagon tel ou tel commandement est en lien avec
le commandement fondamental d’aimer Dieu et d’aimer mon prochain ?

La Loi, la Torah de I’AT, nous rév¢le la bonté de Dieu et son amour par bien des aspects et a
différents niveaux. Dieu est un Dieu d’alliance qui nous donne des instructions pour nous permettre
de rester libre et de vivre heureux. Jésus a également mis les choses dans cette perspective : les plus
grand commandements sont I’amour pour Dieu et ’amour pour notre prochain. Paul nous dit, dans
Romains 13:10 : L ’amour ne fait pas de mal au prochain: ’amour est donc ’accomplissement de la
Loi.

Cédric Chanson — FSE — Loi et Nouvelle Alliance — 2011 8



