LES ALLIANCES FREE College 2014-2015
Yverdon, le 09.05.2015

1 Le probléme du mal: Genése 3-5

Juste aprés la création', c'est la chute d'Adam et Eve. Dés Genése 3, la Bible entre dans le vif du
sujet, ce qui préoccupe tout €tre humain: le probléme du mal. Le "pourquoi" ne nous est pas révélé
(d'ailleurs toute tentative pour expliquer le mal aboutit & une relativisation du péché). Le mal est
décrit comme une torsion, une déviation incompréhensible, dans la création toute bonne de Dieu. Le
péché demeure inexplicable: dans le jardin, Adam et Eve avaient tout pour bien plaire!

La Genese décrit dans des mots simples, mais profonds, les conséquences du mal: la femme désire
son mari, mais celui-ci domine sur elle, et ses grossesses sont pénibles. Quant a 1'homme, il cultive
la terre avec peine. Enfin, 'homme et la femme mourront. Le récit aurait pu s'arréter 1a, dans un
désespoir total: la mort. Mais Dieu ne laisse pas les humains dans leur misere. Il promet de susciter
une descendance a la femme, une descendance hostile a celle du serpent, qui lui écrasera méme la
téte (3.15). Cette promesse nous apprend deux choses importantes:

1) La femme aura une descendance, car Dieu continue a donner la vie, malgré le péché. Il aurait été
normal que 1'étre humain meure de suite et disparaisse. Mais non. Dans sa grace, Dieu désire
conserver I'humanité. Il va méme lui donner la capacité de lutter contre le serpent: on a déja, en
germe, la notion d'alliance. Car seule I'humanité alliée a Dieu trouvera les moyens de lutter
efficacement contre le serpent.

2) Un jour, la descendance de la femme écrasera définitivement le mal. Avec cette promesse, le
lecteur se trouve devant une énigme: Qui donc aura la puissance pour écraser la téte du
serpent? Cette question va parcourir, je dirais presque hanter, tout I'AT. Car parmi tous les hommes
de I'AT, aucun ne réussira a écraser la téte du serpent. Il y a une tension terrible dans I'AT: d'un
coté, on voit Dieu qui continue inlassablement a donner la vie, a susciter une descendance, a
conduire des hommes et des femmes hors du péché, a faire alliance... mais d'un autre coté, le mal

continue a proliférer, ce qui démontre que la téte du serpent n'est pas encore €crasée.

Je vous propose de parcourir quelques textes de I'AT qui montrent la progression de l'alliance entre
Dieu et les hommes. Au passage, on évoquera aussi la prolifération du mal, pour bien sentir cette
tension qui parcourt I'AT. Les croyants de I'AT ont vécu cette tension sous forme d'attente: l'attente
du Messie qui viendra enfin écraser la téte du serpent et délivrer son peuple du mal.

2 L'alliance avec Noé: Genése 6-9

La violence et le mal se généralisent rapidement sur la terre. L'humanité se corrompt a tel point que
Dieu regrette de l'avoir créée et décide de la détruire par un déluge. Le mal aura-t-il le dessus? Dieu
va-t-il jeter 1'éponge? Dieu repére un homme juste et irréprochable: Noé (6.9). Il lui promet:
J'établirai mon alliance (1° occurrence de b°rit) avec toi et tu entreras dans le bateau, toi, tes fils, ta
femme et tes belles-filles avec toi (6.18). No¢ obéit. Et apres le déluge, Dieu bénit Noé et ses fils en
leur disant a deux reprises: Soyez féconds, multipliez-vous et remplissez la terre. Vous serez un sujet
de crainte et d'effroi pour tout animal... (9.1-2, 7). Le méme ordre (qui est aussi une promesse)
avait ét¢ donné a Adam et Eve: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, assujettissez-la, et
dominez sur les animaux (1.28).

' Gn 1.28-29: Dieu les bénit et leur dit: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre et assujettissez-la, et dominez

sur les animaux... Voici, je vous donne toute herbe... et tout arbre... ce sera votre nourriture. On a les 4 promesses
en 3 (sans séparation entre une descendance élue et non-¢lue).
Anne-Catherine Piguet 1 FREE College 2014-2015



L'humanité est sauve! Pourtant, juste aprés ces bénédictions, ce redémarrage avec l'arc-en-ciel, Noé
s'enivre et se déshabille dans sa tente (9.20). Noé qui conduisait sa vie sous le regard de Dieu (6.9),
qui avait été l'instrument d'un salut extraordinaire... voila qu'il se laisse aller au mal.? Noé a conduit
I'humanité a un certain salut, mais il n'a pas écrasé la téte du serpent, car il s'est laissé séduire par le
mal. La descendance de Noé se multipliera, mais elle recommencera a se corrompre, comme
I'histoire de la tour de Babel le raconte. Le constat est accablant: tous se laissent séduire par le mal
qui ne cesse d'augmenter sur la terre. Pourtant, Dieu se choisit la descendance de Sem, pour faire
alliance avec elle, mystérieusement (11.10). De cette descendance, il choisit Abram, qui n'a
apparemment aucun signe distinctif, aucun mérite particulier.

3 L'alliance avec Abraham: Genése 11-25

3.1 Les 4 promesses de I'alliance avec Abraham

L'auteur se focalise maintenant sur une famille a partir de laquelle Dieu va réaliser ses promesses.
Lecture de Genese 12.1-9, avec repérage des 4 promesses:

@ une grande nation (v.2),

@ une bénédiction, c'est-a-dire une relation particuliére, privilégiée avec Dieu (v.2),

® un grand nom, source de bénédiction pour toutes les familles de la terre (v.2-3),

@ la terre de Canaan (v.7).

A cause du mal, 1'étre humain devait mourir. Non seulement Dieu le laisse vivre, mais en plus, Il lui
donne ces 4 promesses, pour renverser les malédictions dues a la chute. Les ordres et promesses du
début restent valables: Soyez féconds, multipliez, remplissez, assujettissez la terre, dominez sur les
animaux (1.28; 9.1-2, 7). Pourtant, la mort n'est pas anéantie, et 1'énigme pour savoir qui écrasera la
téte du serpent demeure entiere. Reprenons ces 4 promesses:

® Une grande nation: au lieu de la mort, Dieu promet une postérit¢ nombreuse. Certes, les
grossesses et l'enfantement seront difficiles. Mais Eve reconnait que c'est avec 1'aide de I'Eternel
qu'elle a pu enfanter.

@ Bénédiction: au lieu de I'éloignement relationnel (Adam et Eve se cachent de Dieu, puis sont
chassés du jardin), Dieu promet une relation de bénédiction, de proximité.

® Un grand nom: Dieu promet une bénédiction de toutes les familles de la terre, au lieu du mal
dans le couple (Adam accuse Eve), du mal dans la fratrie (Cain tue Abel), du mal dans la sexualité
(les fils de Dieu s'unissent aux filles de hommes), du mal d'uniformisation de la communauté (la
tour de Babel: faisons-nous un nom! 11.4).

@ La terre de Canaan: au lieu de l'errance hors du jardin (Adam et Eve), puis de la dispersion hors
d'Eden (suite a Babel), Dieu promet la terre de Canaan.

Ces promesses sont fabuleuses! Pourtant, Genése 12 est entouré de récits menagants:

— 11.30: Sarai est stérile (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

— 12.6: Le pays est habité par les Cananéens (menace pour la terre).

— 12.10-20: En Egypte, Abram fait passer Sarai pour sa sceur, de sorte que Pharaon la prend pour
épouse (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

En Genese 13.14-18, Dieu répéte encore la promesse de la terre et de la descendance. Il invite
Abram a parcourir le pays de long en large, signe que Dieu le lui donne. Mais la aussi, le texte est
précédé d'une menace: les Cananéens et Phéréziens habitent le pays (13.7). Pour la paix de la
famille, Abram laisse la terre la plus fertile a Lot (13.10-12). Un acte de foi: Abram ne cherche pas
a obtenir la promesse par la force. Il laisse Dieu agir. Il accepte méme de se dessaisir de la plaine

2 Le narrateur est silencieux sur l'attitude de Noé, mais cela ne prouve pas qu'il approuve! Il laisse le lecteur apprécier

lui-méme de la situation. Or nous savons que s'enivrer, c'est de la débauche (Eph. 5.18), méme si Noé ne le savait
peut-étre pas (mais pécher par ignorance, c'est se corrompre).
Anne-Catherine Piguet 2 FREE College 2014-2015



fertile de Canaan pour ne conserver que les montagnes. Mais peu aprés, des rois prennent
possession d'une partie de Canaan et enlévent Lot. Encore une menace!

Au ch.15, Dieu encourage Abram qui n'a toujours pas d'enfant. Abram sort vainqueur de cette
¢épreuve de foi: il a confiance, et Dieu le lui compte comme justice (v.6). Dieu informe Abram que
sa descendance vivra d'abord dans un pays étranger et sera asservie durant 400 ans (v.13)°, avant de
recevoir la terre promise. Dieu tient promesse, mais avec d'étonnants délais!

Au ch.16, Abram et Sarai habitent en Canaan depuis 10 ans, mais n'ont toujours pas d'enfant! Alors
Sarai lui donne sa servante Agar. Une nouvelle menace surgit, car la guerre régne entre les femmes.
Réaliser soi-méme les promesses meéne au chaos!

Au ch.17, Sarai a 90 ans. Comment pourra-t-elle encore enfanter? Abram séjourne a Guérar et fait a
nouveau passer Sarai pour sa sceur. Il n'est décidément pas a la hauteur d'une alliance avec Dieu, vu
qu'il commet ce mal. Il ne réussira donc pas a écraser la téte du serpent. Dieu fait alliance avec un
homme qui n'est pas capable de préserver l'alliance avec sa propre épouse... (Abram agit pour
réaliser la promesse par lui-méme, et non par infidélité: Ml 2.15).

3.2 L'obéissance et la foi d'Abram

Comment Dieu peut-il préserver son alliance avec un homme aussi imparfait? Il n'y a pas d'autre
explication que la grace. Du point de vue de Dieu, l'alliance est sans conditions: car Dieu reste
fidele a ses promesses. Mais Il n'est pas laxiste pour autant. Il demande 1'obéissance d'Abram. Du
point de vue humain, 1'alliance est donc soumise a une condition d'obéissance et de foi. On retrouve
cette logique tout au long de 1'Ecriture: Dieu a tout fait, tout prévu, Il a payé le prix fort pour nous
offrir une alliance extraordinaire qu'on ne mérite pas. Nous la recevons par la foi seule. Pourtant, il
s'agit d'obéir, en accomplissant ce que Dieu demande. Il n'y a pas d'alliance sans un engagement
réciproque. Dieu a fait le plus grand chemin pour nous rencontrer, mais il demande aussi notre foi et
notre obéissance. Articuler la foi et les ceuvres est capital, pour que la relation d'alliance grandisse.*

Abram est pécheur, mais Dieu saura le fortifier dans sa foi, afin de le rendre ferme, obéissant, et
apte a une relation d'alliance. Il I'appelle d'abord a quitter ses sécurités: son pays, sa patrie, la
maison de son pere. Abram doit partir pour un pays inconnu, et sur la simple base de promesses,
merveilleuses certes, mais dont il n'a aucun signe de réalisation. A 75 ans, il se met en route. Il
ob¢it. Dieu le met dans une situation précaire, pour qu'il apprenne a dépendre enticrement de Lui.
Abram parcourt le pays de Canaan, il découvre cette terre de la promesse, il batit des autels dans les
lieux de rencontre avec Dieu. Il pose ses marques dans le pays, il le consacre a 1'Eternel. Mais il ne
le possédera pas, sauf la grotte de Macpéla (23.9) qui lui servira de tombeau... Son obéissance ne
parait pas franchement récompensée! Les quatre promesses s'accomplissent de maniere tres
partielle. Ainsi, Abram n'y attachera pas son cceur!

> Ce chiffre pourrait étre un arrondi, car Ex 12.40 parle de 430 ans, ce que Paul considére comme exact (cf Ga 3.17).

A noter que Paul cite les patriarches comme une histoire formant un tout: il n'y ajoute pas les années depuis les
promesses jusqu'a la descente en Egypte (Abraham a regu les promesses a 75 ans, il a eu Isaac a 100 ans, Isaac a eu
Jacob a 60 ans, et Jacob est descendu en Egypte a 130 ans = 290 années). Pourtant, Etienne considere les 400 ans
comme exacts (Ac 7.6): il pourrait y avoir 400 ans de servitude sur les 430 passées en Egypte, auquel cas les deux
chiffres seraient exacts.

Rm 3.21-4.25: Abraham a été déclaré juste par la foi, avant d'avoir accompli I'ccuvre de la circoncision et avant
toute réception de la Loi. Héritier par la foi, par grace, afin que tous (circoncis et incirconcis) recoivent la promesse.
11 crut que Dieu lui accorderait une postérité, malgré qu'il était vieux.

Jc 2.14-26: la foi, si elle n'a pas les ceuvres, est morte. Les ceuvres ne s'ajoutent pas a la foi comme quelque chose de
facultatif. Elles ne remplacent pas non plus la foi. Il y a un lien intrinséque: les ceuvres authentifient la foi, elles
prouvent que la foi est vivante. Abraham, notre pere, ne fut-il pas justifié par les ceuvres, lorsqu'il offrit son fils
Isaac sur l'autel? Sa foi, sur la base de laquelle il est déclaré juste (Gn 15.6), est manifestée par son ceuvre, le
sacrifice d'Isaac (22.12). Jacques ne dit pas qu'il aurait été justifié par ses ceuvres seules, mais par ses ceuvres
manifestant sa foi. La foi est en premier, elle coopére avec les ceuvres, mais les ceuvres le font aussi pour la foi, pour
la mener a maturité. La foi assiste les ceuvres et les ceuvres perfectionnent la foi.

Anne-Catherine Piguet 3 FREE College 2014-2015



@® Abraham congoit un fils dans sa vieillesse, mais il doit le sacrifier (ch. 22).

@ Abraham vit 3 théophanies, mais sa mort brisera sa relation particuliére avec Dieu.
® Abraham devient riche, mais sa renommée ne dépasse pas la Palestine.

@ Abraham possede juste le champ de Macpéla, et non toute la terre de Canaan.

3.3  Les signes de l'alliance avec Noé et Abraham

Apres la sortie de I'arche, Noé bdtit un autel a I'Eternel, il prit de tous les animaux purs et offrit des
holocaustes (8.20). Voici, j'établis mon alliance avec vous et tous les étres vivants... il n'y aura plus
de déluge. C'est ici le signe de l'alliance: j'ai placé mon arc dans la nue et il servira de signe
d'alliance entre moi et la terre... (9.9-13). Comme Noé, Abram aussi prépare un sacrifice (15.10,
17). Mais c'est 1'Eternel lui-méme, par une fournaise et des flammes, qui passe entre les animaux.
Juste avant ce miracle, Dieu répéte la promesse de la descendance @ et d'un grand nom par les
richesses que ses descendants raméneront d'Egypte ®. Juste aprés avoir passé entre les animaux,
Dieu fait alliance, accomplissant la promesse d'une relation particuliere @, puis il répéte la
promesse de la terre @. Les 4 promesses sont donc réitérées.

Au ch.17, Dieu rappelle son alliance avec Abram, en lui promettant de le multiplier a 1'extréme.
Abram s'appellera désormais Abraham, pére d'une multitude de nations. Je te rendrai fécond a
l'extréme, je ferai de toi des nations et des rois sortiront de toi. J'établirai une alliance perpétuelle,
je serai ton Dieu... je donnerai le pays a toi et tes descendants en possession perpétuelle (v.5-8).
Les 4 promesses sont répétées et amplifiées (multiplication a l'extréme, multitude de nations, des
rois, relation tres privilégiée: je serai ton Dieu, une possession perpétuelle).

Dieu a donné le signe de I'arc-en-ciel a No¢. Mais le signe de la circoncision, c'est Abraham qui doit
'accomplir, afin d'étre allié & Dieu. Il y a un choix a faire (grace de 1'¢lection), tandis que l'alliance
avec Noé est un engagement de Dieu envers toute la création (grace commune). L'obéissance est
donc nécessaire. Abraham obéit: il circoncit tous les males, méme s'il ne comprend pas forcément la
portée de ce rite humiliant. Humilité, obéissance et intégrité sont les caractéristiques du disciple.

Au ch.22, Abraham obé¢it a un ordre incompréhensible: sacrifier son fils. Dieu voit maintenant
qu'Abraham est prét a tout pour lui. Alors il lui réitere les 4 promesses de l'alliance, en ajoutant:
parce que tu as obéi a ma voix (22.18). Abraham est pécheur, mais au fil de ses pérégrinations,
Dieu I'a rendu apte a obéir en toute circonstance, méme aux ordres les plus difficiles. Aprés la mort
d'Abraham, Dieu promettra a Isaac la continuation de l'alliance, parce qu'Abraham a obéi a ma
voix, et qu'il a observé mes ordres, mes commandements, mes statuts et mes lois (26. 5).

Hé 11.8-19 raconte comment, par son ob¢issance, Abraham a manifesté sa foi:
1) 1l a quitté sa patrie sans savoir ou Dieu le conduirait.

2) Il a vécu comme un étranger dans le pays que Dieu lui avait promis.

3) Avec Sara, ils ont dii attendre longtemps la postérité héritiere des promesses.
4) Finalement, il a été prés de sacrifier son fils unique, I'héritier des promesses.

Pour nous, Abraham reste I'exemple d'une foi vivante, qui est mise en action, qui s'attache a Dieu
plus qu'a ses promesses (il s'est montré prét a sacrifier I'enfant de la promesse). Abraham a obéi,
sans forcément tout comprendre, et en ne voyant qu'une réalisation trés partielle des promesses: La
foi est une ferme assurance des choses qu'on espere, une démonstration de celles qu'on ne voit pas
(Hé 11.1). Aujourd'hui, comment est-ce que je vis dans l'attente de la réalisation des promesses,
qu'elles soient pour ici-bas ou pour le Royaume? Est-ce que je patiente dans la paix, ou est-ce que je
fais venir des Hagar pour tenter de réaliser les promesses par moi-méme? Est-ce que je continue a
avoir la foi, a faire confiance au Seigneur, méme lorsque le temps passe et que rien ne semble
bouger? Loin de la résignation, de I'amertume et de la colére, soyons dans une attente confiante,
paisible et "amoureuse" du Seigneur!

Anne-Catherine Piguet 4 FREE College 2014-2015



4 La confirmation de 1'alliance avec Isaac et Jacob: Genése 25-36

Comme Abraham, Isaac a une épouse stérile. Comme Abraham, Isaac fait passer son épouse pour sa
sceur. Les trois récits (2x pour Abraham: en Egypte ch.12 et a Guérar ch.20; 1x pour Isaac: a Guérar
ch. 26) se situent juste aprés un renouvellement des 4 promesses (ch.12, 17, 26). Apres chaque
renouvellement d'alliance, les patriarches sont éprouvés: famine et destruction de Sodome pour
Abraham, famine pour Isaac. Leurs fuites mettent leurs épouses en danger, car elles sont belles. La
réalité humaine parait mettre en échec le plan de Dieu (Michaeli, p.16). Mise en difficulté, la foi
des patriarches flanche, et ils tombent dans les demi-vérités et les bas calculs (ce fut bon pour
Abram, 12.13 et 16). Alors que toutes les promesses semblent compromises a cause de ces €carts,
Dieu intervient pour délivrer Sarai et Rébecca, non a cause de la vertu ou du mérite de leurs maris,
mais a cause de sa grace et de son plan de salut.

Dieu bénit et accomplit ses promesses envers Isaac qui devient nombreux. Mais leur accroissement
provoque des querelles avec les Philistins, ce qui menace la réalisation des promesses. La fin d'Isaac
est pathétique, c'est une faillite familiale: il a été trompé par Jacob qui lui a volé la bénédiction
réservée a Esail. Esall est rempli de haine pour son frere. Jacob doit s'enfuir. Il a regu la bénédiction,
mais a quoi va-t-elle lui servir, loin des siens et de sa terre? Sa mere, Rébecca, est dégotitée de la
vie en voyant qu'Esaili prend des femmes paiennes. Comment Dieu va-t-il réaliser ses promesses,
dans cet imbroglio familial? A 1'évidence, Isra€l n'a pas été ¢lu en fonction de ses capacités, mais de
la grace! Dieu reste présent, derriére toutes ces histoires familiales. Il continue de conduire
I'Histoire selon son plan de salut. Mais 1'énigme demeure entiére: personne n'arrive a résister au
serpent, afin de lui écraser la téte.

Lorsque Jacob s'enfuit, Dieu lui confirme les 4 promesses, dans la vision de I'échelle (28.12-15). A
chaque génération, diverses menaces planent et font penser que les promesses ne pourront pas se
réaliser. Chez Laban, Jacob s'enrichit et obtient une grande postérité (11 fils). Dieu l'appelle a
revenir en Canaan, mais Jacob est terrorisé a l'idée d'affronter la colére d'Esaii. Jacob crie a
I'Eternel, et s'appuie précisément sur les promesses pour demander grace: Délivre-moi, je te prie, de
la main de mon frérve, de la main d'Esaii! Car je crains qu'il ne vienne, et qu'il ne me frappe, avec
la mere et les enfants. Et toi, tu as dit: Je te ferai du bien, et je rendrai ta postérité comme le sable
de la mer, si abondant qu'on ne saurait le compter (32.11-12). Juste avant de rencontrer son frere, il
lutte avec Dieu et faillit mourir... encore une menace! Mais Dieu lui fait grace, puis lui rappelle 3
des 4 promesses (35.9-12).

5 Joseph, le libérateur: Genese 37-50

Joseph apparait comme un homme juste, un libérateur, ainsi qu'une figure royale, préfigurant le
Messie souffrant. Les seuls reproches qu'on pourrait suggérer, c'est qu'il rapporte a son pere la
mauvaise conduite de ses fréres, et qu'il semble quelque peu arrogant lorsqu'il raconte ses songes.
Méme si Joseph parait nettement meilleur que ses fréres, pourtant il ne regoit pas les 4 promesses de
I'Eternel. La bénédiction de son pére fait de lui le berger, le rocher d'Israél, le prince de ses fréres.
Pourtant, c'est Juda qui regoit le sceptre et la domination. Finalement, Joseph lui-méme reconnait
qu'il n'est pas le libérateur du mal, lorsqu'il dit a ses fréres: Vous aviez médité de me faire du mal:
Dieu l'a changé en bien, pour accomplir ce qui arrive aujourd'hui, pour sauver la vie a un peuple

nombreux (50.20).
6 Bilan des promesses dans la Genése
Le bilan des promesses est plutot mitigé, arrivé au terme de la Genése:

@ Postérité nombreuse: le clan de Jacob compte seulement 70 personnes (46.27), mais Israél se
multipliera beaucoup en Goshen (47.27), ce qui laisse un espoir.

Anne-Catherine Piguet 5 FREE College 2014-2015



@ Bénédiction: certes, Dieu bénit, visite et transforme les patriarches (théophanies), mais aucun
n'est trouvé parfaitement juste et apte a écraser la té€te du serpent.

® Bénédiction des nations: les contacts avec les Philistins et Egyptiens permettent certes des
bénédictions (Abraham prie pour Abimélec, Jacob bénit Pharaon), mais favorisent aussi les
querelles (Abraham et Isaac ont des démélés avec Abimélec pour l'accés aux puits, Abraham est
chassé manu militari par Pharaon).

@ Pays de Canaan: Isra€l ne posséde toujours que le tombeau de Macpéla... et en est réduit a
descendre en Egypte, a cause de la famine.

7 L'Exode, ou quand Dieu se souvient de son alliance

L'Exode commence avec un grand accomplissement de la promesse: les Israélites furent féconds;
ils proliférerent, se multiplierent et devinrent de plus en plus forts, et le pays en fut rempli (1.7).
Mais ce succes est aussi une menace: Pharaon est effrayé et veut empécher la multiplication des
israélites. Il les réduit a 1'esclavage, mais plus il les afflige, plus ils se multiplient et s'accroissent.
Devant I'échec de ses mesures, Pharaon décide d'exterminer les garcons hébreux, mais les sages-
femmes ne lui obéissent pas et rapportent au pharaon que les femmes des Hébreux ne sont pas
comme les Egyptiennes; comme elles sont pleines de vie, elles accouchent avant l'arrivée de la
sage-femme. Le peuple continue a se multiplier. La promesse d'une grande nation se réalise... mais
comme esclave, et loin de sa terre!

Longtemps apres... les enfants d'Israél gémissaient encore sous la servitude... et... ces cris...
monterent jusqu'a Dieu. Dieu entendit leurs gémissements, et se souvint de son alliance avec
Abraham, Isaac et Jacob. Dieu regarda les enfants d'Israél, et il en eut compassion (2.23-25). Dieu
fait lever un libérateur, Moise. Il se révele a lui comme le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob qui
veut délivrer son peuple et le faire entrer dans un bon et vaste pays, dans un pays ou coulent le lait
et le miel, dans les lieux qu'habitent les Cananéens... (3.8). La promesse du pays est sur le point de
se réaliser (13.11; 15.17; 33.1), Dieu renouvelle son alliance (6.2-9; 19.4-6). Mais auparavant, Isra€l
va souffrir, jusqu'a ce que Pharaon le laisse enfin partir. Apres la sortie d'Egypte, la Loi est donnée
comme une bénédiction, pour approfondir la relation spéciale entre Dieu et son peuple.

8 L'alliance et la réalisation des promesses dans le Pentateuque®

Juste apres le don de la Loi, les israélites fabriquent un veau d'or qui détruit 1'alliance. Moise
intercéde pour que cesse l'extermination d'Israél, et il se base précisément sur les promesses:
Eternel, souviens-toi d'Abraham, d'Isaac et d'Israél, tes serviteurs, auxquels tu as dit, en faisant un
serment par toi-méme: "Je multiplierai votre descendance ©® comme les étoiles du ciel, je donnerai
a votre descendance tout ce pays ® dont j'ai parlé, et ce sera son patrimoine pour toujours”. Alors
le Seigneur renonga au mal qu'il avait parlé de faire a son peuple (32.13-14).

On peut suivre les 4 promesses de l'alliance comme des fils rouges qui parcourent tout I'AT. La
patience de Dieu a été mise a rude épreuve! Car chaque génération continue de pécher. La Loi
fonctionne comme un traité d'alliance: un lien juridique définit le cadre des relations entre Dieu et
son peuple. La fin de I'Exode concerne la construction du tabernacle (25-40), lieu de rencontre avec

> Aprés le Pentateuque, l'alliance est renouvelée (Jos 5.1-12; 8.30-35), mais les 4 promesses peinent a se réaliser. A la

fin de I'AT, on constate que l'alliance a échoué et que le jugement de Dieu menace Israél:
@ La postérité devient nombreuse, mais aucun Messie ne se profile pour assurer la vie pour toujours: tous les
israélites finissent par mourir.
@ Bénédiction, relation spéciale dans le Temple (1R 8: Dieu y habite), mais ce temple devient lieu d'idolatrie et sera
détruit. Il sera restauré sommairement.
® Grand nom: plus le temps passe, plus les libérateurs envoyés par Dieu ont des comportements mauvais (Jg). I[dem
pour les Rois. Peu de bénédictions des nations (1R 10; Jon 3), car c'est plus souvent la guerre que la paix.
@ Terre promise: conquéte sous Josué, achévement sous David avec la prise de Jérusalem (2Sa 5.6-10), mais l'exil a
Babylone menace tout espoir. Retour partiel sous Esdras-Néhémie, mais Israél ne sera plus jamais maitre dans son
pays (N¢ 9.36; il sera constamment asservi a des rois et gouverneurs étrangers).

Anne-Catherine Piguet 6 FREE College 2014-2015



Dieu @. Le Lévitique met en évidence la nécessité de I'enlévement de la colére de Dieu face au
péché. Les sacrifices permettent de rendre Dieu favorable. Les lois montrent qu'on ne peut
s'approcher de Dieu dans un état impur. Il s'agit d'étre saint, comme Dieu est saint. Le peuple doit
ob¢ir a l'alliance, sinon il s'exclut lui-méme de la bénédiction. Cette promesse de bénédiction, de
relation spéciale avec Dieu se réalise, mais les nombreux péchés du peuple viennent sans cesse la
remettre en cause.

Dans Nombres et Deutéronome, le peuple se dirige vers Canaan, la promesse de la terre @ va se
réaliser! Mais le peuple murmure dans le désert... Moise intercede, mais une génération est
condamnée. La nouvelle génération se livrera a la débauche et l'idolatrie... A la fin du
Deutéronome, on apprend que les malédictions devront se produire, car le peuple est infidéle
(31.29): on sait qu'il partira en exil, loin de la terre promise, dans une nation paienne, idolatre et
puissante.

Comment l'alliance et les promesses pourront-elles se réaliser? A nouveau, Dieu aurait pu jeter
I'éponge et détruire son peuple. Mais voila que Dieu promet la circoncision du ceeur (Dt 10.16).
Dans le Pentateuque, il y a une tension constante entre la sainteté de Dieu qui ne tolére aucun péché,
et sa bienveillance, son amour envers les humains. Une tension se manifeste entre les promesses
inconditionnelles de Dieu, car Il est fidele, et la réalisation de ses promesses qui est soumise a une
condition: l'obéissance. Une obéissance que les humains séduits par le serpent n'arrivent pas a vivre,
et qui implicitement fait appel a un Messie libérateur.

9 L'apogée de I'alliance avec David

Grace a la Loi, le peuple a appris comment entrer dans la bénédiction @. Avec Josué, Israél est
entré dans le pays de Canaan @. La bénédiction des nations @ se voit avec Ruth et Rahab, mais ces
exemples restent isolés. En Canaan, la postérit¢ @ devient nombreuse, méme si, du temps des
Juges, la tribu de Benjamin faillit s'éteindre (Jg 20-21). Les promesses se réalisent en partie, mais
des menaces planent toujours, et aucun Messie ne s'est levé pour délivrer les israélites du mal. Du

\

temps des Rois, David est le modele qui servira a "mesurer" la fidélité de tous les autres rois.

9.1 Proposition de travail en groupe

Lire 2 Samuel 7.1-16, en étant attentif aux points suivants:

-Comment se sont réalisées les 4 promesses faites a Abraham?

-Quels développements des 4 promesses sont promis a David et a sa postérité?

-Comparer les v.12-16 avec 1 Chr 17.11-14: quelle est la différence majeure et comment la
comprendre?

9.2 Alliance conditionnelle ou inconditionnelle?

A I'époque de Salomon, plusieurs promesses sont rappelées avec des conditions, pour l'encourager a
étre fidele, alors que la situation politique est calme et qu'il serait "tentant" ne plus compter sur le
Seigneur. Mais quand planent des menaces pour Israél, les promesses sont rappelées sans condition.
L'alliance n'est pas purement conditionnelle, sinon la relation avec Dieu serait paritaire (donnant-
donnant). Mais aucune promesse n'est seulement inconditionnelle, car 'humain n'aurait plus de
consistance devant Dieu qui demande une attitude responsable.

Dire que l'alliance est conditionnelle et inconditionnelle pose un probléme logique. Pourtant, il
s'agit d'articuler la souveraineté de Dieu avec la responsabilité humaine. La condition appelle a la
fidélité, a I'obéissance, et avertit qu'il peut y avoir un point de non-retour. L'aspect inconditionnel
montre la générosité de Dieu, sa fidélité malgré l'infidélité humaine, mais ceci sort du rapport
contractuel, cela dépend de la grace de Dieu! Les deux aspects subsistent donc en tension. Dieu seul
en garde la maitrise. Nous devons l'appréhender dans la confiance en Dieu, mais aussi avec la

Anne-Catherine Piguet 7 FREE College 2014-2015



volonté d'obéir et d'intercéder comme Abraham et Moise (dans le NT aussi, il y a des conditions:
Col 1.21-23, 2Tim 2.11-13, ou sans condition: Rm 8 37-39, 1Jn 3.1-3).

10 L'alliance et les promesses actualisées par les prophétes

Les prophétes exercent leur ministére du temps des Rois, puis durant I'exil a Babylone et le retour
de cet exil. Ils parlent jusqu'en ~430 av. J.-C. Puis ce sera le grand silence, jusqu'a Jean-Baptiste.
Les prophétes rappellent les merveilleuses promesses de l'alliance, ils les méditent, et les
développent dans des perspectives d'avenir (apocalyptique). Les prophétes dénoncent le mal
énergiquement. Ils s'expriment avec leur cceur et leur amour pour Dieu et son alliance: ils sont saisis
aux tripes en voyant le mal, les injustices et I'idolatrie au sein du peuple de Dieu.

Les exigences de Dieu envers Israél sont plus élevées que du temps des patriarches. Car le peuple a
vu l'extraordinaire puissance de Dieu, lors de la délivrance d'Egypte. Il a aussi regu la Loi, il est
entré dans le pays de Canaan, il s'est multiplié. Pourtant, son cceur n'est pas devenu meilleur... et les
prophétes entrevoient la nécessité d'un Messie libérateur. Les prophétes n'idéalisent pas le passé.
Mais ils continuent d'espérer, méme dans les pages les plus sombres de I'histoire d'Israél. Au plein
ceeur de ses lamentations sur la chute de Jérusalem, Jérémie s'exclame: Voici ce que je veux
repasser en mon caeur, ce qui me donnera de l'espérance: les bontés de I'Eternel ne sont pas
épuisées, ses compassions ne sont pas a leur terme, elles se renouvellent chaque matin. Oh! Que ta
fidélité est grande! (3.21-23).

10.1 Les prophétes et leur style

Il faut distinguer le sens large de porte-parole de Dieu (par exemple, Abraham et David sont
prophétes), du sens particulier de l'office prophétique des prophétes intervenant entre la Loi et
I'accomplissement des promesses. Ces derniers sont 1a pour rappeler a Israél la Loi de Moise (Dt
18.15-22), en attendant la venue du Messie. Ces prophetes font donc référence a Moise. La
délivrance hors d'Egypte leur sert de paradigme pour parler d'une délivrance a venir, beaucoup plus
globale: la délivrance hors du monde du péché, avec la venue d'un nouveau Moise qui promulguera
une nouvelle Loi (Jésus et le Sermon sur la montagne). L'alliance, b°rit, revient 78 fois chez les
prophétes, c'est dire son importance... et I'impossibilité de traiter les prophétes et I'alliance en si peu
de temps! Nous ne prendrons que quelques exemples.

Un mot sur l'apocalyptique, qui découle du genre prophétique. Ce genre est plus mystérieux et
difficile a déchiffrer, car le langage est nourri de symboles, de nombres symboliques, de visions
complexes traitant de l'avenir du monde. Les visions prennent une ampleur cosmique (Daniel,
Ezéchiel, Zacharie). Le genre apocalyptique se retrouve dans I'Apocalypse. Il est capital de
connaitre les prophétes pour aborder I'Apocalypse, car ce livre s'appuie sur toute la tradition
prophétique.

10.2 Esaie (~740-697)

En 722, Esaie est t¢émoin de la chute de Samarie, la capitale du royaume d'Israél du Nord. Au
chapitre 1, il dénonce les péchés de Juda et aftirme: Si I'Eternel des armées ne nous avait conservé
un faible reste, nous serions comme Sodome, nous ressemblerions a Gomorrhe (v.9). Oser
comparer le peuple de 1'alliance aux paiens... qui plus est, a ceux de Sodome et Gomorrhe réputés
pour leur perversion, quel culot! Esaie est lucide: Isra€l est si perverti qu'il aurait d mourir comme
tous les autres. Si I'Eternel n'avait pas décidé de faire grace, l'alliance aurait capoté.

Anne-Catherine Piguet 8 FREE College 2014-2015



Pourtant, Esaie entrevoit une alliance nouvelle, dans les chapitres 40 a 66. Jérusalem-Sion®, qui
représente le peuple d'Israél, est décrite comme une femme, tout en étant aussi une ville. Au fil des
chapitres, la personnalisation augmente de telle sorte qu'un dialogue s'instaure entre Dieu (ou son
prophete) et Jérusalem qui se plaint d'étre abandonnée et oubliée de I'Eternel (49.14). Elle a été
ravagée par ses fils, c'est-a-dire le peuple d'Israél infidéle au Seigneur. Mais Dieu promet qu'elle
aura a nouveau des fils qui habiteront dans sa tente: des fils qui ne lui causeront aucun tort et qui
viendront de toutes les nations. Dieu va méme jusqu'a se comparer a un €poux qui accueille cette
femme abandonnée, afin de conclure avec elle une alliance de paix (54.10). Le salut prend des
proportions cosmiques. La paix, la joie, l'abondance, la consolation et la force sont promis pour
toujours a Jérusalem.

Dans ces chapitres, Esaie développe la figure du Serviteur de I'Eternel, qui sera mis a mort de facon
cruelle et injuste. Mais il donnera enfin une solution au mal, en accomplissant la purification des
péchés. Le Serviteur de 1'Eternel revient dans 4 poémes. Le théme de Jérusalem revient chaque fois
aprés un chant du Serviteur. C'est un indice: le Serviteur accomplit d'abord le salut, puis Jérusalem
revit! Esaie médite les histoires anciennes (Abraham et les promesses; Moise intercesseur et
médiateur d'Isra€l; 1'Exode; Josué...). Le génie (ou plutdt l'inspiration) d'Esaie, c'est d'associer ces
histoires pour annoncer Jésus-Christ et la nouvelle alliance.

Le procédé est habituel chez les prophetes: relire et méditer les histoires anciennes, pour
comprendre ce qu'elles ont a nous dire aujourd'’hui et demain. Ces histoires servent de paradigme:
elles montrent comment Dieu a agi dans le passé. Etant donné que Dieu est fidele, on apprend ainsi
comment Il va continuer d'agir. Les prophetes utilisent ces paradigmes pour nous faire comprendre
le plan de Dieu. Du coup, ils ont tendance a opérer des télescopages dans le temps. Ce qui les
intéresse n'est pas la date a laquelle les événements se produisent, mais la fagon dont Dieu intervient
dans I'histoire humaine, et comment les humains doivent se comporter pour lui étre fideles.

Esaie a un vocabulaire tres riche, il aborde de nombreux thémes, et souvent on se perd. Repérer la
structure générale nous aide. Mais il y a aussi un procédé littéraire important a connaitre chez les
prophétes: la pensée cyclique. On parle d'un 1°, 2°, 3° théme, puis on revient au 1°. Non pas pour se
répéter, mais pour ¢élargir la vision. On retrouve le méme procédé dans I'Apocalypse. C'est une clé
d'interprétation tres importante (lire de fagon linéaire a conduit certains a des chronologies
oiseuses...).

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance chez Esaie?

Le Serviteur de I'Eternel est un homme juste, qui est établi pour étre la lumiere des nations, pour
porter le salut jusqu'aux extrémités de la terre (49.6). 1l réalise donc la bénédiction pour toutes les
nations ®. Le Serviteur délivre les enfants dispersés et les raméne vers le bonheur (49.8-26): la
postérité est abondante @; la bénédiction, la relation spéciale se réalise, car il fait alliance @; les
fils de Jérusalem sont conduits vers une nouvelle cité, véritable terre promise @.

Ecoutez-moi, vous qui poursuivez la justice, qui cherchez l'Eternel! Portez les regards sur le rocher
d'ou vous avez éte taillés, sur le creux de la fosse d'ou vous avez été tirés. Regardez vers Abraham
votre pere et vers Sara qui vous enfantait! Car lui seul je l'ai appelé, je l'ai béni et multipliée. Car
['Eternel a consolé Sion, il a consolé toutes ses ruines, et 1l a placé son désert comme un Eden et sa
steppe comme le jardin de l'Eternel. Allégresse et joie seront trouvées en elle, il y aura un sacrifice
de reconnaissance et le son de la musique (51.1-3). Le salut que propose le Serviteur n'est pas offert
seulement aux israélites, mais a tous ceux qui cherchent la justice. Ils sont déclarés enfants
d'Abraham et de Sara... C'est étonnant: dans I'AT, Sara n'est citée que dans la Genese, et ici!
Abraham est cité souvent, pour faire référence a 1'alliance de Dieu avec lui. Mais pourquoi Sara?

8 Certains exégétes ont cru distinguer entre Jérusalem, la cité terrestre, et Sion, la cité céleste. Mais dans beaucoup de

textes, cela ne colle pas. Par ex: 40.9 ou Jérusalem et Sion sont considérées comme une "personne". Dans la poésie

hébraique, les vers ont souvent 2 hémistiches et il est considéré comme élégant de dire une chose dans le 1° et de le

répéter avec d'autres mots dans le 2° (ou de dire son contraire dans le 2°), d'ou 1'usage de 2 mots: Sion-Jérusalem.
Anne-Catherine Piguet 9 FREE College 2014-2015



En fait, Sara est le type de la femme stérile. Or la stérilité¢ est un signe du péché qui empéche de
réaliser 'ordre de se multiplier sur la terre. La naissance d'Isaac é€tait un miracle (Gn 18.11). La
postérité d'Abraham et Sara est le fruit des promesses. Cette naissance n'est pas naturelle, mais
surnaturelle. De méme, Jérusalem recoit des fils selon les promesses liées a l'alliance, alors qu'elle
est dévastée: Et tu diras en ton coeur: Qui me les a engendrés? j'étais sans enfants, sterile, exilée,
répudiée... (49.21). La consolation est une descendance, non selon la chair (naturelle), mais selon la
promesse (miraculeuse), en vertu de la foi (Ga 4.22-5.1). A la différence de Sara, Sion ne semble
pas enfanter et €tre la mére naturelle (49.21; 54.1; 66.7). Elle ne connait pas de douleurs. Elle est
donc délivrée de la malédiction du péché qui reposait sur la femme (Gn 3.16).

En 51.1-3, le jardin d'Eden semble aussi hors contexte.” En fait, Esaie compare son époque a un
désert, pour annoncer que Dieu est capable de le transformer. L'Eden fait référence a la création
toute bonne de Dieu: la nouvelle alliance sera donc du méme ordre. Tous ceux qui recherchent la
justice sont appelés enfants d'Abraham et de Sara. Cela signifie que la généalogie retenue par Esaie
n'est pas celle du sang, mais de l'alliance (Gn 15.18; 17.1-2). Abraham est cit¢ comme mode¢le de
I'homme qui a cherché la justice et qui a ét¢ déclaré juste par la foi (Gn 15.6). C'est sur ce méme
mode, la foi, que ceux qui recherchent la justice sont déclarés justes.

Au chapitre 53, le Serviteur accomplit le sacrifice d'expiation. Non avec du sang animal, mais avec
son propre sang. Ce sacrifice permet enfin la délivrance du mal et la purification de toute maladie.
Ainsi, il écrase la téte du serpent! Le Serviteur verra une descendance (v.10). Comment peut-il
mourir et voir une descendance? Esaie suggere en filigrane la résurrection: parce que Jésus-Christ
est vivant, il peut voir sa descendance. Dans les versets 1-6, ce sont des "nous" qui parlent. Esaie
s'inclut donc dans le récit et se met lui-méme au bénéfice de l'ccuvre du Serviteur pour recevoir la
purification de ses péchés (6.7). Ces "nous" qui étaient errants (53.6) sont délivrés. Une nouvelle
descendance est engendrée, composée d'israélites et de fils des nations @ dont le péché a été expié:
la promesse d'une postérité nombreuse se réalise O!

Esaie n'utilise pas I'histoire d'Abraham et Sara de facon littérale, en faisant coller chaque détail de
leur histoire a celle de Jérusalem. Ce qui l'intéresse, ce sont les modes d'action de Dieu envers les
patriarches, qu'il applique maintenant a Jérusalem. La délivrance de la stérilité sert de paradigme
pour la délivrance du péché. Esaie ne se contente pas d'un simple transfert d'une histoire a l'autre. Il
opere une idéalisation, ou plutdt une métaphore: la ville de Jérusalem devient aussi une femme
(54.11-17). Esaie parle d'une réalité (le peuple de Dieu), en employant des images (la ville et la
femme).® Il met en route notre imagination, pour nous faire entrer dans une nouvelle dimension, ou
notre intelligence s'imbrique avec nos émotions. Cela nous permet de mieux saisir la réalit¢ du
Royaume de Dieu. Pour interpréter ces textes, il faut absolument comprendre comment fonctionne
la métaphore, sinon on fait d'affreux contresens. La métaphore permet de parler de Jérusalem avec
une souplesse des images qui désarconne celui qui s'en tiendrait a une lecture strictement
littéraliste.’

L'identification de Jérusalem a une mere pousse a l'abstraction. Par exemple, Sion a donné
naissance a des fils (51.18-20), alors que plus tard, Sion n'a pas enfanté (54.1). La chronologie est
impossible: Jérusalem voit arriver des fils alors qu'elle est encore dévastée (49.14-21). Elle devient
mere avant d'étre épousée (54.1-5 >> Ap 19.6-9) et elle enfante avant d'étre en travail: Avant d'étre
en travail, elle a accouché,; avant que les douleurs ne lui viennent, elle a donné le jour a un fils.
Qui a jamais entendu rien de tel? Qui a jamais rien vu de semblable? Un pays peut-il naitre en un
seul jour? Une nation peut-elle étre mise au monde d'un seul coup? A peine en travail, Sion a mis
au monde ses fils (Es 66.7-8). Cet enfantement est tout simplement miraculeux! Comme la

7 En dehors de la Genése, le jardin d'Eden est cité seulement ici et en Ez. 28.13; 31.9, 16, 18; 36.35; J1 2.3.

8 Grec metaphora = transport. Procédé par lequel on substitue a la signification d'un mot ou d'un groupe de mots une
autre signification qui s'y rapporte en vertu d'une analogie ou d'une comparaison implicite (Petit Larousse, 2007).
Par ex., Sion revét ses fils comme de bijoux et les attachera comme la fiancée (49.18): que ses fils soient comparés a
des bijoux peut se comprendre, mais qu'elle les attache comme une fiancée est (littéralement) incompréhensible!
Anne-Catherine Piguet 10 FREE College 2014-2015



naissance d'Isaac. Ainsi, la nouvelle Jérusalem échappe a la malédiction due au péché (=stérilité).
Jérusalem recoit des fils sans douleurs, par I'Esprit, en échappant aux souffrances de 1'accouchement
(=conséquences du péché). Ses fils constituent une nouvelle humanité, par le lien de I'Esprit (et non
plus du sang).

Agrandis le lieu de ta tente' et qu'ils étendent les tentures de tes demeures! Ne retiens pas. Allonge
tes cordes et fortifie tes piquets! Car a droite et a gauche tu te répandras. Ta descendance prendra
possession'' des nations et ils habiteront des villes désertes (54.2-3). Les fils sont a I'étroit, comme
promis (49.20). L'Eternel se constitue une descendance d'Abraham selon la promesse (51.2). Les
fils affluent, ce qui oblige leur mere a agrandir sa tente. En méme temps, les fils se dispersent pour
habiter les villes désertes. La promesse faite a Jérusalem de prendre possession reprend celle
accordée a Abraham: Je te bénirai et je multiplierai ta descendance comme les étoiles du ciel et
comme le sable qui est au bord de la mer ©. Ta descendance prendra possession des villes de ses
ennemis (Gn 22.17, NBS) Q.

L'Eternel ne propose pas un simple traité de suzeraineté, mais un mariage (54.5-10). Parler de
Jérusalem comme d'une femme permet donc a Esaie d'approfondir sa méditation et de prophétiser
une nouvelle alliance indéfectible. Une telle relation d'intimité avec Dieu est extraordinaire (cf. la
promesse @). Es 54.7-8 affirment la fin de I'abandon et la bienveillance éternelle de Dieu. Au v.9,
Esaie provoque la surprise en rappelant 'alliance avec Noé. Cette alliance témoigne de la fidélité de
I'Eternel a ses promesses, puisqu'il n'y a plus jamais eu de déluge. A présent, le Seigneur s'engage
par un serment a ne plus détruire Jérusalem et Il scelle avec elle une nouvelle alliance. De méme
que les descendants de Noé ont repeuplé toute la terre, la descendance de Jérusalem remplira toute
la terre (54.3).

Esaie annonce la nouvelle alliance en Jésus-Christ

En rappelant les histoires anciennes (Noé, Abraham et Sara, etc.), Esaie souligne la continuité de
I'action de Dieu dans 1'Histoire et sa bienveillance constante envers les hommes. D'un autre coté, en
idéalisant Jérusalem, Esaie dépeint une nouvelle alliance et un salut au-dela de tout ce que I'on peut
imaginer. Il y a continuité et discontinuité. Ou autrement dit, un déja et un pas encore... ce qui est
aussi notre situation! Les prophétes ont donc beaucoup a nous dire pour aujourd'hui. Ils vivent les
tensions de l'alliance, comme nous aussi: comment le peuple de Dieu peut-il encore commettre le
mal, alors qu'il a regu de telles promesses? La différence, c'est qu'aujourd'hui, I'ceuvre du Serviteur a
été accomplie a la croix. La question: Qui sera ['homme juste capable d'écraser la téte du serpent?
a ¢été résolue. L'alliance place Jésus-Christ au centre (Es 49.8; Ph 2.8). Toutes les promesses et
toutes les prophéties s'accomplissent en Lui.

10.3 Proposition de travaux écrits

Situer d'abord le prophéte dans son contexte, puis examiner comment se réalisent et sont
développées les 4 promesses, la Loi et l'alliance dans le chapitre choisi:

-Jérémie 31 -Ezéchiel 36
-Joél 2 -Michée 4 ou 5
-Sophonie 3 -Zacharie 2

11 est étonnant qu'Esaie parle d'une tente (51x) et non d'une ville, car a son époque Jérusalem était fortifiée. Et apres
l'exil, la ville sera rebatie. La tente fait penser a I'époque des patriarches: Abraham et Sara ont certainement di
agrandir la leur pour accueillir Isaac. On peut aussi faire le lien avec la tente de David dans laquelle régnera le
Messie (Es 16.5) et avec Jérusalem, tente qui ne sera plus démontée, dont les piquets ne seront jamais enlevés, et
dont les cordages ne seront pas détachés (Es 33.20b, NBS).

Le verbe prendre possession ou déposséder (v au qal) a aussi le sens d'hériter. C'est ce dernier terme que
proposent le BDB et le HALOT dans notre passage.

Anne-Catherine Piguet 11 FREE College 2014-2015



11 La période intertestamentaire

Les 400 ans de silence avant l'arrivée du Christ font sentir 1'extréme mise en tension de I'alliance,
mais aussi le besoin d'un véritable Libérateur. Jésus surgit ensuite dans tout son éclat. Aujourd'hui,
nous expérimentons aussi la mise en tension de l'alliance. Comment est-ce que nous vivons,
personnellement et en Eglise, le déja et le pas encore accompli? Il y a deux écueils a éviter: étre si
bien installés qu'on en oublie que Jésus revient. Ou alors étre dans une telle excitation par rapport a
son retour, qu'on en oublie I'engagement dans ce monde, notamment aupres de ceux qui souffrent.

12 La nouvelle alliance accomplit I'ancienne

La Genese pose d'emblée le probléme du mal, avec 1'énigme: Qui écrasera la téte du maudit
serpent? Les quatre promesses faites & Abraham sont un début de solution. Cependant, cette
alliance se réalise de fagon trés incompléte, comme on 1'a vu:

@ le fils promis est pécheur. Il est incapable, par sa propre justice, d'écraser la téte du serpent. Et
méme dans sa nombreuse descendance, aucun n'est trouvé juste.

@ le tabernacle (puis le temple) et les sacrifices l1évitiques sont trés élaborés, mais incapables
d'assurer la relation de bénédiction promise, en éradiquant le péché.

® Israél est si infidéle qu'il s'écarte de la bénédiction promise. Il ne peut donc transmettre la
bénédiction aux nations.

@ Israél obtient la terre de Canaan, mais il la souille par ses péchés. Du coup, il perd la
domination de sa terre.

Au début du NT, Matthieu pose d'emblée le nouveau décor de la nouvelle alliance:

® Il commence avec la généalogie de Jésus-Christ, fils de David, fils d'Abraham (Mt 1.1-17).
Jésus est donc le fils promis a Abraham. Comme Isaac, il nait d'un miracle, puisque sa mere est
vierge. Marie enfantera un fils et tu lui donneras le nom de Jésus (=Sauveur), c'est lui qui sauvera
son peuple de ses péchés (Mt 1.18-21).

@ Jésus est I'Emmanuel (=Dieu-avec-nous, prophétisé par Es 7.14), qui rétablit la relation de
bénédiction entre Dieu et son peuple (Mt 1.22-24).

® Des mages paiens adorent Jésus: la bénédiction s'étend aux nations (Mt 2.1-12).

@ Hérode prend peur, car il sent que cette naissance va le détroner (Mt 2.3-8). En filigrane, on
apprend ainsi que Jésus est roi et qu'il vient conquérir la terre.

Pour réaliser les promesses, Jésus endosse la condition d'Israél, en s'identifiant a son histoire,
comme le souligne encore Matthieu:

® Comme Israél, Jésus doit fuir en Egypte (Mt 2.13-15), afin d'accomplir la prophétie d'Osée 11.1:
J'ai appelé mon fils hors d'Egypte. Hérode (=pharaon) se met dans une grande colére et fait
assassiner les fils hébreux (Mt 2.16-18. Jésus grandit a Nazareth: Mt 2.19-23. Sa venue est préparée
par Jean-Baptiste: Mt 3.1-12).

@ Aprés sa sortie d'Egypte, Jésus passe par les eaux du Jourdain (comme Israél dans la Mer
Rouge), pour étre baptisé et recevoir l'approbation de son Pére, dans une relation d'intimité, de
bénédiction: Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection (Mt 3.13-17). Puis
il est tenté au désert, mais a la différence d'Israél, il ne se laisse pas aller au mal et résiste a la voix
du serpent (Mt 4.1-11).

® De retour dans la Galilée des paiens, Jésus commence a précher pour apporter la lumiére a ces
nations (Mt 4.12-17. 11 choisit ses disciples: Mt 4.18-22). Il préche la Bonne Nouvelle aux Juifs et
non-Juifs, en guérissant les malades (Mt 4.23-25).

@ En nouveau Moise, Jésus monte sur la montagne (=Sinai) et proclame son sermon (=la Loi) du
Royaume des cieux, destiné a ceux qui hériteront la terre (Mt 5.1-12).

Anne-Catherine Piguet 12 FREE College 2014-2015



Dans son sermon, Jésus affirme: Ne croyez pas que je sois venu pour abolir la loi ou les prophetes.
Je suis venu non pour abolir, mais pour accomplir (Mt 5-7). Jésus s'inscrit donc dans la tradition de
Moise et des prophéetes. Comme Israél avait 12 tribus, Jésus se choisit 12 apotres. A chaque étape de
la vie de Jésus, Matthieu s'applique a montrer qu'en Lui s'accomplissent toutes les promesses de
l'alliance.

On pourrait suivre I'ensemble du NT, pour voir comment toutes les promesses se réalisent en Christ.
Quelques exemples:

@ L'apdtre Paul affirme que la promesse du fils a été donnée a Abraham et a sa descendance qui est
le Christ (Ga 3.16).

@ + ® La séparation entre Juifs et non-Juifs est abolie, selon Ephésiens 2: Autrefois paiens dans la
chair... Mais maintenant, en Jésus-Christ, vous qui étiez jadis éloignés, vous avez été rapprochés
par le sang de Christ. Car il est notre paix, lui qui des deux (=paiens et Juifs) n'en a fait qu'un, et
qui a renversé le mur de séparation, l'inimité... il a voulu créer en lui-méme avec les deux (=paiens
et Juifs) un seul homme nouveau... et les réconcilier avec Dieu l'un et l'autre en un seul corps (=le
Corps de Christ, image favorite de 1'apotre pour parler de 1'Eglise, composée de judéo- et pagano-
chrétiens, qui ont regu cette relation de bénédiction avec Dieu), par la croix, en détruisant par elle
l'inimitié... par lui les uns et les autres nous avons acces aupres du Pere, dans un méme Esprit
(v.11-18). L'Eglise est donc ce peuple nombreux comme les étoiles et comme le sable, promis a
Abraham, car le lien n'est pas celui du sang, mais de la promesse (Rm 9.6-8; 11.11).

@ Jésus dit a ses disciples: Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez, faites de
toutes les nations des disciples... (Mt 28.18-19). Cet ordre de mission s'accomplit dans les Actes et
jusqu'a nous aujourd'hui.

L'Apocalypse décrit aussi I'accomplissement merveilleux des promesses:

® + @ Le serpent a été précipité, jeté hors de la cour céleste. Maintenant le salut est arrivé, ainsi
que la puissance, le regne de notre Dieu, et l'autorité de son Christ (Ap 12). A la croix, Satan a été
détroné. La nouvelle Jérusalem peut donc venir, avec le régne éternel du Fils et du Peére, sur toute
la terre (Ap 21-22).

@ + ® Des myriades de croyants, de tous les temps, les races et nations, s'approchent du trone de
I'Agneau (Ap 5.11), afin de régner avec Christ (Ap 22.1-5).

A celui qui est assis sur le trone, et a I'’Agneau, soient la louange, I'honneur, la gloire, et la force,
aux siecles des siecles! (Ap 5.13).

Anne-Catherine Piguet 13 FREE College 2014-2015



	1 Le problème du mal: Genèse 3-5
	2 L'alliance avec Noé: Genèse 6-9
	3 L'alliance avec Abraham: Genèse 11-25
	3.1 Les 4 promesses de l'alliance avec Abraham
	3.2 L'obéissance et la foi d'Abram
	3.3 Les signes de l'alliance avec Noé et Abraham

	4 La confirmation de l'alliance avec Isaac et Jacob: Genèse 25-36
	5 Joseph, le libérateur: Genèse 37-50
	6 Bilan des promesses dans la Genèse
	7 L'Exode, ou quand Dieu se souvient de son alliance
	8 L'alliance et la réalisation des promesses dans le Pentateuque5
	9 L'apogée de l'alliance avec David
	9.1 Proposition de travail en groupe
	9.2 Alliance conditionnelle ou inconditionnelle?

	10 L'alliance et les promesses actualisées par les prophètes
	10.1 Les prophètes et leur style
	10.2 Esaïe (~740-697)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance chez Esaïe?
	Esaïe annonce la nouvelle alliance en Jésus-Christ

	10.3 Proposition de travaux écrits

	11 La période intertestamentaire
	12 La nouvelle alliance accomplit l'ancienne

