
LES ALLIANCES FREE College 2014-2015

Yverdon, le 09.05.2015

1 Le problème du mal: Genèse 3-5

Juste après la création1, c'est la chute d'Adam et Eve. Dès Genèse 3, la Bible entre dans le vif du

sujet, ce qui préoccupe tout être humain: le problème du mal. Le "pourquoi" ne nous est pas révélé

(d'ailleurs toute tentative pour expliquer le mal aboutit à une relativisation du péché). Le mal est

décrit comme une torsion, une déviation incompréhensible, dans la création toute bonne de Dieu. Le

péché demeure inexplicable: dans le jardin, Adam et Eve avaient tout pour bien plaire!

La Genèse décrit dans des mots simples, mais profonds, les conséquences du mal: la femme désire

son mari, mais celui-ci domine sur elle, et ses grossesses sont pénibles. Quant à l'homme, il cultive

la terre avec peine. Enfin, l'homme et la femme mourront. Le récit aurait pu s'arrêter là, dans un

désespoir total: la mort. Mais Dieu ne laisse pas les humains dans leur misère. Il promet de susciter

une descendance à la femme, une descendance hostile à celle du serpent, qui lui écrasera même la

tête (3.15). Cette promesse nous apprend deux choses importantes:

1) La femme aura une descendance, car Dieu continue à donner la vie, malgré le péché. Il aurait été

normal  que l'être  humain  meure  de  suite  et  disparaisse.  Mais  non.  Dans sa grâce,  Dieu désire

conserver l'humanité. Il va même lui donner la capacité de lutter contre le serpent: on a déjà, en

germe,  la  notion  d'alliance.  Car  seule  l'humanité  alliée  à  Dieu  trouvera  les  moyens  de  lutter

efficacement contre le serpent.

2) Un jour, la descendance de la femme écrasera définitivement le mal. Avec cette promesse, le

lecteur  se  trouve  devant  une  énigme:  Qui  donc  aura  la  puissance  pour  écraser  la  tête  du

serpent? Cette question va parcourir, je dirais presque hanter, tout l'AT. Car parmi tous les hommes

de l'AT, aucun ne réussira à écraser la tête du serpent. Il y a une tension terrible dans l'AT: d'un

côté,  on voit  Dieu  qui  continue  inlassablement  à  donner  la  vie,  à  susciter  une  descendance,  à

conduire des hommes et des femmes hors du péché, à faire alliance… mais d'un autre côté, le mal

continue à proliférer, ce qui démontre que la tête du serpent n'est pas encore écrasée.

Je vous propose de parcourir quelques textes de l'AT qui montrent la progression de l'alliance entre

Dieu et les hommes. Au passage, on évoquera aussi la prolifération du mal, pour bien sentir cette

tension qui parcourt l'AT. Les croyants de l'AT ont vécu cette tension sous forme d'attente: l'attente

du Messie qui viendra enfin écraser la tête du serpent et délivrer son peuple du mal.

2 L'alliance avec Noé: Genèse 6-9

La violence et le mal se généralisent rapidement sur la terre. L'humanité se corrompt à tel point que

Dieu regrette de l'avoir créée et décide de la détruire par un déluge. Le mal aura-t-il le dessus? Dieu

va-t-il  jeter  l'éponge?  Dieu  repère  un homme  juste  et  irréprochable:  Noé  (6.9).  Il  lui  promet:

J'établirai mon alliance (1e occurrence de berit) avec toi et tu entreras dans le bateau, toi, tes fils, ta

femme et tes belles-filles avec toi (6.18). Noé obéit. Et après le déluge, Dieu bénit Noé et ses fils en

leur disant à deux reprises: Soyez féconds, multipliez-vous et remplissez la terre. Vous serez un sujet

de crainte et d'effroi pour tout animal... (9.1-2, 7). Le même ordre (qui est aussi une promesse)

avait été donné à Adam et Eve:  Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre, assujettissez-la, et

dominez sur les animaux (1.28).

1 Gn 1.28-29: Dieu les bénit et leur dit: Soyez féconds, multipliez, remplissez la terre et assujettissez-la, et dominez 

sur les animaux… Voici, je vous donne toute herbe… et tout arbre… ce sera votre nourriture. On a les 4 promesses 

en 3 (sans séparation entre une descendance élue et non-élue).

Anne-Catherine Piguet 1 FREE College 2014-2015



L'humanité est sauve! Pourtant, juste après ces bénédictions, ce redémarrage avec l'arc-en-ciel, Noé

s'enivre et se déshabille dans sa tente (9.20). Noé qui conduisait sa vie sous le regard de Dieu (6.9),

qui avait été l'instrument d'un salut extraordinaire... voilà qu'il se laisse aller au mal.2 Noé a conduit

l'humanité à un certain salut, mais il n'a pas écrasé la tête du serpent, car il s'est laissé séduire par le

mal.  La  descendance  de  Noé  se  multipliera,  mais  elle  recommencera  à  se  corrompre,  comme

l'histoire de la tour de Babel le raconte. Le constat est accablant: tous se laissent séduire par le mal

qui ne cesse d'augmenter sur la terre. Pourtant, Dieu se choisit la descendance de Sem, pour faire

alliance  avec  elle,  mystérieusement  (11.10).  De  cette  descendance,  il  choisit  Abram,  qui  n'a

apparemment aucun signe distinctif, aucun mérite particulier.

3 L'alliance avec Abraham: Genèse 11-25

3.1 Les 4 promesses de l'alliance avec Abraham

L'auteur se focalise maintenant sur une famille à partir de laquelle Dieu va réaliser ses promesses.

Lecture de Genèse 12.1-9, avec repérage des 4 promesses:

 une grande nation (v.2),

 une bénédiction, c'est-à-dire une relation particulière, privilégiée avec Dieu (v.2),

 un grand nom, source de bénédiction pour toutes les familles de la terre (v.2-3),

 la terre de Canaan (v.7).

A cause du mal, l'être humain devait mourir. Non seulement Dieu le laisse vivre, mais en plus, Il lui

donne ces 4 promesses, pour renverser les malédictions dues à la chute. Les ordres et promesses du

début restent valables: Soyez féconds, multipliez, remplissez, assujettissez la terre, dominez sur les

animaux (1.28; 9.1-2, 7). Pourtant, la mort n'est pas anéantie, et l'énigme pour savoir qui écrasera la

tête du serpent demeure entière. Reprenons ces 4 promesses:

 Une  grande  nation: au  lieu  de  la  mort,  Dieu  promet  une  postérité  nombreuse.   Certes,  les

grossesses et l'enfantement seront difficiles. Mais Eve reconnaît que c'est avec l'aide de l'Eternel

qu'elle a pu enfanter.

 Bénédiction: au lieu de l'éloignement relationnel (Adam et Eve se cachent de Dieu, puis sont

chassés du jardin), Dieu promet une relation de bénédiction, de proximité.

 Un grand nom: Dieu promet une bénédiction de toutes les familles de la terre, au lieu du mal

dans le couple (Adam accuse Eve), du mal dans la fratrie (Caïn tue Abel), du mal dans la sexualité

(les fils de Dieu s'unissent aux filles de hommes), du mal d'uniformisation de la communauté (la

tour de Babel: faisons-nous un nom! 11.4).

 La terre de Canaan: au lieu de l'errance hors du jardin (Adam et Eve), puis de la dispersion hors

d'Eden (suite à Babel), Dieu promet la terre de Canaan.

Ces promesses sont fabuleuses! Pourtant, Genèse 12 est entouré de récits menaçants:

→ 11.30: Saraï est stérile (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

→ 12.6: Le pays est habité par les Cananéens (menace pour la terre).

→ 12.10-20: En Egypte, Abram fait passer Saraï pour sa sœur, de sorte que Pharaon la prend pour

épouse (menace pour la descendance, grande nation et grand nom).

En Genèse 13.14-18, Dieu répète encore la promesse de la terre et de la descendance. Il invite

Abram à parcourir le pays de long en large, signe que Dieu le lui donne. Mais là aussi, le texte est

précédé d'une menace:  les  Cananéens et  Phéréziens  habitent  le  pays  (13.7).  Pour la  paix de la

famille, Abram laisse la terre la plus fertile à Lot (13.10-12). Un acte de foi: Abram ne cherche pas

à obtenir la promesse par la force. Il laisse Dieu agir. Il accepte même de se dessaisir de la plaine

2 Le narrateur est silencieux sur l'attitude de Noé, mais cela ne prouve pas qu'il approuve! Il laisse le lecteur apprécier 

lui-même de la situation. Or nous savons que s'enivrer, c'est de la débauche (Eph. 5.18), même si Noé ne le savait 

peut-être pas (mais pécher par ignorance, c'est se corrompre).

Anne-Catherine Piguet 2 FREE College 2014-2015



fertile  de  Canaan  pour  ne  conserver  que  les  montagnes.  Mais  peu  après,  des  rois  prennent

possession d'une partie de Canaan et enlèvent Lot. Encore une menace!

Au ch.15, Dieu encourage Abram qui n'a toujours pas d'enfant.  Abram sort  vainqueur  de cette

épreuve de foi: il a confiance, et Dieu le lui compte comme justice (v.6). Dieu informe Abram que

sa descendance vivra d'abord dans un pays étranger et sera asservie durant 400 ans (v.13)3, avant de

recevoir la terre promise. Dieu tient promesse, mais avec d'étonnants délais!

Au ch.16, Abram et Saraï habitent en Canaan depuis 10 ans, mais n'ont toujours pas d'enfant! Alors

Saraï lui donne sa servante Agar. Une nouvelle menace surgit, car la guerre règne entre les femmes.

Réaliser soi-même les promesses mène au chaos!

Au ch.17, Saraï a 90 ans. Comment pourra-t-elle encore enfanter? Abram séjourne à Guérar et fait à

nouveau passer Saraï pour sa sœur. Il n'est décidément pas à la hauteur d'une alliance avec Dieu, vu

qu'il commet ce mal. Il ne réussira donc pas à écraser la tête du serpent. Dieu fait alliance avec un

homme qui  n'est  pas  capable  de préserver  l'alliance  avec sa propre épouse...  (Abram agit  pour

réaliser la promesse par lui-même, et non par infidélité: Ml 2.15).

3.2 L'obéissance et la foi d'Abram

Comment Dieu peut-il préserver son alliance avec un homme aussi imparfait? Il n'y a pas d'autre

explication que la grâce. Du point de vue de Dieu, l'alliance est sans conditions: car Dieu reste

fidèle à ses promesses. Mais Il n'est pas laxiste pour autant. Il demande l'obéissance d'Abram. Du

point de vue humain, l'alliance est donc soumise à une condition d'obéissance et de foi. On retrouve

cette logique tout au long de l'Ecriture: Dieu a tout fait, tout prévu, Il a payé le prix fort pour nous

offrir une alliance extraordinaire qu'on ne mérite pas. Nous la recevons par la foi seule. Pourtant, il

s'agit d'obéir, en accomplissant ce que Dieu demande. Il n'y a pas d'alliance sans un engagement

réciproque. Dieu a fait le plus grand chemin pour nous rencontrer, mais il demande aussi notre foi et

notre obéissance. Articuler la foi et les œuvres est capital, pour que la relation d'alliance grandisse.4

Abram est pécheur, mais Dieu saura le fortifier dans sa foi, afin de le rendre ferme, obéissant, et

apte à une relation  d'alliance.  Il  l'appelle  d'abord à quitter  ses sécurités:  son pays,  sa patrie,  la

maison de son père. Abram doit partir pour un pays inconnu, et sur la simple base de promesses,

merveilleuses certes, mais dont il n'a aucun signe de réalisation. A 75 ans, il se met en route. Il

obéit. Dieu le met dans une situation précaire, pour qu'il apprenne à dépendre entièrement de Lui.

Abram parcourt le pays de Canaan, il découvre cette terre de la promesse, il bâtit des autels dans les

lieux de rencontre avec Dieu. Il pose ses marques dans le pays, il le consacre à l'Eternel. Mais il ne

le possédera pas, sauf la grotte de Macpéla (23.9) qui lui servira de tombeau… Son obéissance ne

paraît  pas  franchement  récompensée!  Les  quatre  promesses  s'accomplissent  de  manière  très

partielle. Ainsi, Abram n'y attachera pas son cœur!

3 Ce chiffre pourrait être un arrondi, car Ex 12.40 parle de 430 ans, ce que Paul considère comme exact (cf Ga 3.17). 

A noter que Paul cite les patriarches comme une histoire formant un tout: il n'y ajoute pas les années depuis les 

promesses jusqu'à la descente en Egypte (Abraham a reçu les promesses à 75 ans, il a eu Isaac à 100 ans, Isaac a eu 

Jacob à 60 ans, et Jacob est descendu en Egypte à 130 ans = 290 années). Pourtant, Etienne considère les 400 ans 

comme exacts (Ac 7.6): il pourrait y avoir 400 ans de servitude sur les 430 passées en Egypte, auquel cas les deux 

chiffres seraient exacts.
4 Rm 3.21-4.25: Abraham a été déclaré juste par la foi, avant d'avoir accompli l'œuvre de la circoncision et avant 

toute réception de la Loi. Héritier par la foi, par grâce, afin que tous (circoncis et incirconcis) reçoivent la promesse. 

Il crut que Dieu lui accorderait une postérité, malgré qu'il était vieux.

Jc 2.14-26: la foi, si elle n'a pas les œuvres, est morte. Les œuvres ne s'ajoutent pas à la foi comme quelque chose de

facultatif. Elles ne remplacent pas non plus la foi. Il y a un lien intrinsèque: les œuvres authentifient la foi, elles 

prouvent que la foi est vivante. Abraham, notre père, ne fut-il pas justifié par les œuvres, lorsqu'il offrit son fils 

Isaac sur l'autel? Sa foi, sur la base de laquelle il est déclaré juste (Gn 15.6), est manifestée par son œuvre, le 

sacrifice d'Isaac (22.12). Jacques ne dit pas qu'il aurait été justifié par ses œuvres seules, mais par ses œuvres 

manifestant sa foi. La foi est en premier, elle coopère avec les œuvres, mais les œuvres le font aussi pour la foi, pour

la mener à maturité. La foi assiste les œuvres et les œuvres perfectionnent la foi.

Anne-Catherine Piguet 3 FREE College 2014-2015



 Abraham conçoit un fils dans sa vieillesse, mais il doit le sacrifier (ch. 22).

 Abraham vit 3 théophanies, mais sa mort brisera sa relation particulière avec Dieu. 

 Abraham devient riche, mais sa renommée ne dépasse pas la Palestine.

 Abraham possède juste le champ de Macpéla, et non toute la terre de Canaan.

3.3 Les signes de l'alliance avec Noé et Abraham

Après la sortie de l'arche, Noé bâtit un autel à l'Eternel, il prit de tous les animaux purs et offrit des

holocaustes (8.20). Voici, j'établis mon alliance avec vous et tous les êtres vivants... il n'y aura plus

de déluge. C'est ici le signe de l'alliance: j'ai placé mon arc dans la nue et il servira de signe

d'alliance entre moi et la terre...  (9.9-13).  Comme Noé,  Abram aussi prépare un sacrifice (15.10,

17). Mais c'est l'Eternel lui-même, par une fournaise et des flammes, qui passe entre les animaux.

Juste avant ce miracle, Dieu répète la promesse de la descendance   et d'un grand nom par les

richesses que ses descendants ramèneront d'Egypte  . Juste après avoir passé entre les animaux,

Dieu  fait  alliance,  accomplissant  la  promesse  d'une  relation  particulière  ,  puis  il  répète  la

promesse de la terre . Les 4 promesses sont donc réitérées.

Au ch.17, Dieu rappelle son alliance avec Abram, en lui promettant de le multiplier à l'extrême.

Abram s'appellera désormais Abraham,  père d'une multitude de nations. Je te rendrai fécond à

l'extrême, je ferai de toi des nations et des rois sortiront de toi. J'établirai une alliance perpétuelle,

je serai ton Dieu... je donnerai le pays à toi et tes descendants en possession perpétuelle  (v.5-8).

Les 4 promesses sont répétées et amplifiées (multiplication  à l'extrême, multitude de nations, des

rois, relation très privilégiée: je serai ton Dieu, une possession perpétuelle).

Dieu a donné le signe de l'arc-en-ciel à Noé. Mais le signe de la circoncision, c'est Abraham qui doit

l'accomplir, afin d'être allié à Dieu. Il y a un choix à faire (grâce de l'élection), tandis que l'alliance

avec Noé est un engagement de Dieu envers toute la création (grâce commune). L'obéissance est

donc nécessaire. Abraham obéit: il circoncit tous les mâles, même s'il ne comprend pas forcément la

portée de ce rite humiliant. Humilité, obéissance et intégrité sont les caractéristiques du disciple.

Au ch.22,  Abraham obéit  à un ordre incompréhensible:  sacrifier  son fils.  Dieu voit  maintenant

qu'Abraham est prêt à tout pour lui. Alors il lui réitère les 4 promesses de l'alliance, en ajoutant:

parce que tu as obéi à ma voix (22.18). Abraham est pécheur, mais au fil de ses pérégrinations,

Dieu l'a rendu apte à obéir en toute circonstance, même aux ordres les plus difficiles. Après la mort

d'Abraham, Dieu promettra à Isaac la continuation de l'alliance,  parce qu'Abraham a obéi à ma

voix, et qu'il a observé mes ordres, mes commandements, mes statuts et mes lois (26. 5).

Hé 11.8-19 raconte comment, par son obéissance, Abraham a manifesté sa foi:

1) Il a quitté sa patrie sans savoir où Dieu le conduirait.

2) Il a vécu comme un étranger dans le pays que Dieu lui avait promis.

3) Avec Sara, ils ont dû attendre longtemps la postérité héritière des promesses.

4) Finalement, il a été près de sacrifier son fils unique, l'héritier des promesses.

Pour nous, Abraham reste l'exemple d'une foi vivante, qui est mise en action, qui s'attache à Dieu

plus qu'à ses promesses (il s'est montré prêt à sacrifier l'enfant de la promesse). Abraham a obéi,

sans forcément tout comprendre, et en ne voyant qu'une réalisation très partielle des promesses: La

foi est une ferme assurance des choses qu'on espère, une démonstration de celles qu'on ne voit pas

(Hé 11.1). Aujourd'hui, comment est-ce que je vis dans l'attente de la réalisation des promesses,

qu'elles soient pour ici-bas ou pour le Royaume? Est-ce que je patiente dans la paix, ou est-ce que je

fais venir des Hagar pour tenter de réaliser les promesses par moi-même? Est-ce que je continue à

avoir la foi, à faire confiance au Seigneur,  même lorsque le temps passe et  que rien ne semble

bouger? Loin de la résignation, de l'amertume et de la colère, soyons dans une attente confiante,

paisible et "amoureuse" du Seigneur!

Anne-Catherine Piguet 4 FREE College 2014-2015



4 La confirmation de l'alliance avec Isaac et Jacob: Genèse 25-36

Comme Abraham, Isaac a une épouse stérile. Comme Abraham, Isaac fait passer son épouse pour sa

sœur. Les trois récits (2x pour Abraham: en Egypte ch.12 et à Guérar ch.20; 1x pour Isaac: à Guérar

ch. 26) se situent juste après un renouvellement des 4 promesses (ch.12, 17, 26). Après chaque

renouvellement  d'alliance,  les  patriarches  sont  éprouvés:  famine et  destruction  de Sodome pour

Abraham, famine pour Isaac. Leurs fuites mettent leurs épouses en danger, car elles sont belles. La

réalité humaine paraît mettre en échec le plan de Dieu (Michaeli, p.16). Mise en difficulté, la foi

des patriarches flanche, et ils tombent dans les demi-vérités et les bas calculs (ce fut bon pour

Abram, 12.13 et 16). Alors que toutes les promesses semblent compromises à cause de ces écarts,

Dieu intervient pour délivrer Saraï et Rébecca, non à cause de la vertu ou du mérite de leurs maris,

mais à cause de sa grâce et de son plan de salut.

Dieu bénit et accomplit ses promesses envers Isaac qui devient nombreux. Mais leur accroissement

provoque des querelles avec les Philistins, ce qui menace la réalisation des promesses. La fin d'Isaac

est pathétique, c'est une faillite familiale: il a été trompé par Jacob qui lui a volé la bénédiction

réservée à Esaü. Esaü est rempli de haine pour son frère. Jacob doit s'enfuir. Il a reçu la bénédiction,

mais à quoi va-t-elle lui servir, loin des siens et de sa terre? Sa mère, Rébecca, est dégoûtée de la

vie en voyant qu'Esaü prend des femmes païennes. Comment Dieu va-t-il réaliser ses promesses,

dans cet imbroglio familial? A l'évidence, Israël n'a pas été élu en fonction de ses capacités, mais de

la  grâce!  Dieu  reste  présent,  derrière  toutes  ces  histoires  familiales.  Il  continue  de  conduire

l'Histoire selon son plan de salut. Mais l'énigme demeure entière: personne n'arrive à résister au

serpent, afin de lui écraser la tête.

Lorsque Jacob s'enfuit, Dieu lui confirme les 4 promesses, dans la vision de l'échelle (28.12-15). A

chaque génération, diverses menaces planent et font penser que les promesses ne pourront pas se

réaliser.  Chez Laban,  Jacob s'enrichit  et  obtient  une grande postérité  (11 fils).  Dieu l'appelle  à

revenir  en  Canaan,  mais  Jacob  est  terrorisé  à  l'idée  d'affronter  la  colère  d'Esaü.  Jacob  crie  à

l'Eternel, et s'appuie précisément sur les promesses pour demander grâce: Délivre-moi, je te prie, de

la main de mon frère, de la main d'Esaü! Car je crains qu'il ne vienne, et qu'il ne me frappe, avec

la mère et les enfants. Et toi, tu as dit: Je te ferai du bien, et je rendrai ta postérité comme le sable

de la mer, si abondant qu'on ne saurait le compter (32.11-12). Juste avant de rencontrer son frère, il

lutte avec Dieu et faillit mourir... encore une menace! Mais Dieu lui fait grâce, puis lui rappelle 3

des 4 promesses (35.9-12).

5 Joseph, le libérateur: Genèse 37-50

Joseph apparaît comme un homme juste, un libérateur,  ainsi qu'une figure royale,  préfigurant le

Messie souffrant.  Les seuls reproches qu'on pourrait  suggérer,  c'est  qu'il  rapporte à son père la

mauvaise conduite de ses frères, et qu'il semble quelque peu arrogant lorsqu'il raconte ses songes.

Même si Joseph paraît nettement meilleur que ses frères, pourtant il ne reçoit pas les 4 promesses de

l'Eternel. La bénédiction de son père fait de lui le berger, le rocher d'Israël, le prince de ses frères.

Pourtant, c'est Juda qui reçoit le sceptre et la domination. Finalement, Joseph lui-même reconnaît

qu'il n'est pas le libérateur du mal, lorsqu'il dit à ses frères: Vous aviez médité de me faire du mal:

Dieu l'a changé en bien, pour accomplir ce qui arrive aujourd'hui, pour sauver la vie à un peuple

nombreux (50.20).

6 Bilan des promesses dans la Genèse

Le bilan des promesses est plutôt mitigé, arrivé au terme de la Genèse:

 Postérité nombreuse: le clan de Jacob compte seulement 70 personnes (46.27), mais Israël se

multipliera beaucoup en Goshen (47.27), ce qui laisse un espoir.

Anne-Catherine Piguet 5 FREE College 2014-2015



 Bénédiction: certes, Dieu bénit,  visite et transforme les patriarches (théophanies), mais aucun

n'est trouvé parfaitement juste et apte à écraser la tête du serpent.

 Bénédiction  des  nations:  les  contacts  avec  les  Philistins  et  Egyptiens  permettent  certes  des

bénédictions  (Abraham  prie  pour  Abimélec,  Jacob  bénit  Pharaon),  mais  favorisent  aussi  les

querelles (Abraham et Isaac ont des démêlés avec Abimélec pour l'accès aux puits, Abraham est

chassé manu militari par Pharaon).

 Pays de Canaan: Israël ne possède toujours que le tombeau de Macpéla… et en est réduit à

descendre en Egypte, à cause de la famine.

7 L'Exode, ou quand Dieu se souvient de son alliance

L'Exode commence avec un grand accomplissement de la promesse:  les Israélites furent féconds;

ils proliférèrent, se multiplièrent et devinrent de plus en plus forts, et le pays en fut rempli  (1.7).

Mais ce succès est aussi une menace: Pharaon est effrayé et veut empêcher la multiplication des

israélites. Il les réduit à l'esclavage, mais plus il les afflige, plus ils se multiplient et s'accroissent.

Devant l'échec de ses mesures, Pharaon décide d'exterminer les garçons hébreux, mais les sages-

femmes ne lui obéissent pas et rapportent au pharaon  que les femmes des Hébreux ne sont pas

comme les Egyptiennes; comme elles sont pleines de vie, elles accouchent avant l'arrivée de la

sage-femme. Le peuple continue à se multiplier. La promesse d'une grande nation se réalise... mais

comme esclave, et loin de sa terre!

Longtemps  après...  les  enfants  d'Israël  gémissaient  encore  sous  la  servitude...  et...  ces  cris...

montèrent  jusqu'à  Dieu.  Dieu  entendit  leurs  gémissements,  et  se  souvint  de  son  alliance avec

Abraham, Isaac et Jacob. Dieu regarda les enfants d'Israël, et il en eut compassion (2.23-25). Dieu

fait lever un libérateur, Moïse. Il se révèle à lui comme le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob qui

veut délivrer son peuple et le faire entrer dans un bon et vaste pays, dans un pays où coulent le lait

et le miel, dans les lieux qu'habitent les Cananéens... (3.8). La promesse du pays est sur le point de

se réaliser (13.11; 15.17; 33.1), Dieu renouvelle son alliance (6.2-9; 19.4-6). Mais auparavant, Israël

va souffrir, jusqu'à ce que Pharaon le laisse enfin partir. Après la sortie d'Egypte, la Loi est donnée

comme une bénédiction, pour approfondir la relation spéciale entre Dieu et son peuple.

8 L'alliance et la réalisation des promesses dans le Pentateuque5

Juste  après le  don de la  Loi,  les  israélites  fabriquent  un veau d'or  qui  détruit  l'alliance.  Moïse

intercède  pour  que  cesse  l'extermination  d'Israël,  et  il  se  base  précisément  sur  les  promesses:

Eternel, souviens-toi d'Abraham, d'Isaac et d'Israël, tes serviteurs, auxquels tu as dit, en faisant un

serment par toi-même: "Je multiplierai votre descendance  comme les étoiles du ciel, je donnerai

à votre descendance tout ce pays  dont j'ai parlé, et ce sera son patrimoine pour toujours". Alors

le Seigneur renonça au mal qu'il avait parlé de faire à son peuple (32.13-14).

On peut suivre les 4 promesses de l'alliance comme des fils rouges qui parcourent tout l'AT. La

patience de Dieu a été mise à rude épreuve! Car chaque génération continue de pécher. La Loi

fonctionne comme un traité d'alliance: un lien juridique définit le cadre des relations entre Dieu et

son peuple. La fin de l'Exode concerne la construction du tabernacle (25-40), lieu de rencontre avec

5 Après le Pentateuque, l'alliance est renouvelée (Jos 5.1-12; 8.30-35), mais les 4 promesses peinent à se réaliser. A la 

fin de l'AT, on constate que l'alliance a échoué et que le jugement de Dieu menace Israël:

 La postérité devient nombreuse, mais aucun Messie ne se profile pour assurer la vie pour toujours: tous les 

israélites finissent par mourir.

 Bénédiction, relation spéciale dans le Temple (1R 8: Dieu y habite), mais ce temple devient lieu d'idolâtrie et sera

détruit. Il sera restauré sommairement.

 Grand nom: plus le temps passe, plus les libérateurs envoyés par Dieu ont des comportements mauvais (Jg). Idem

pour les Rois. Peu de bénédictions des nations (1R 10; Jon 3), car c'est plus souvent la guerre que la paix.

 Terre promise: conquête sous Josué, achèvement sous David avec la prise de Jérusalem (2Sa 5.6-10), mais l'exil à

Babylone menace tout espoir. Retour partiel sous Esdras-Néhémie, mais Israël ne sera plus jamais maître dans son 

pays (Né 9.36; il sera constamment asservi à des rois et gouverneurs étrangers).

Anne-Catherine Piguet 6 FREE College 2014-2015



Dieu  .  Le Lévitique met en évidence la nécessité de l'enlèvement de la colère de Dieu face au

péché.  Les  sacrifices  permettent  de  rendre  Dieu  favorable.  Les  lois  montrent  qu'on  ne  peut

s'approcher de Dieu dans un état impur. Il s'agit d'être saint, comme Dieu est saint. Le peuple doit

obéir à l'alliance, sinon il s'exclut lui-même de la bénédiction. Cette promesse de bénédiction, de

relation spéciale avec Dieu se réalise, mais les nombreux péchés du peuple viennent sans cesse la

remettre en cause.

Dans Nombres et Deutéronome, le peuple se dirige vers Canaan, la promesse de la terre   va se

réaliser!  Mais  le  peuple  murmure  dans  le  désert…  Moïse  intercède,  mais  une  génération  est

condamnée.  La  nouvelle  génération  se  livrera  à  la  débauche  et  l'idolâtrie...  A  la  fin  du

Deutéronome,  on  apprend  que  les  malédictions  devront  se  produire,  car  le  peuple  est  infidèle

(31.29): on sait qu'il partira en exil, loin de la terre promise, dans une nation païenne, idolâtre et

puissante.

Comment l'alliance et  les promesses pourront-elles se réaliser? A nouveau, Dieu aurait  pu jeter

l'éponge et détruire son peuple. Mais voilà que Dieu promet la circoncision du  cœur  (Dt 10.16).

Dans le Pentateuque, il y a une tension constante entre la sainteté de Dieu qui ne tolère aucun péché,

et sa bienveillance, son amour envers les humains. Une tension se manifeste entre les promesses

inconditionnelles de Dieu, car Il est fidèle, et la réalisation de ses promesses qui est soumise à une

condition: l'obéissance. Une obéissance que les humains séduits par le serpent n'arrivent pas à vivre,

et qui implicitement fait appel à un Messie libérateur.

9 L'apogée de l'alliance avec David

Grâce à la Loi, le peuple a appris comment entrer dans la  bénédiction . Avec Josué, Israël est

entré dans le pays de Canaan . La bénédiction des nations  se voit avec Ruth et Rahab, mais ces

exemples  restent  isolés.  En Canaan,  la  postérité   devient  nombreuse,  même si, du temps des

Juges, la tribu de Benjamin faillit s'éteindre (Jg 20-21). Les promesses se réalisent en partie, mais

des menaces planent toujours, et aucun Messie ne s'est levé pour délivrer les israélites du mal. Du

temps des Rois, David est le modèle qui servira à "mesurer" la fidélité de tous les autres rois.

9.1 Proposition de travail en groupe

Lire 2 Samuel 7.1-16, en étant attentif aux points suivants:

-Comment se sont réalisées les 4 promesses faites à Abraham?

-Quels développements des 4 promesses sont promis à David et à sa postérité?

-Comparer les v.12-16 avec 1 Chr 17.11-14: quelle est la différence majeure et comment la 

comprendre?

9.2 Alliance conditionnelle ou inconditionnelle?

A l'époque de Salomon, plusieurs promesses sont rappelées avec des conditions, pour l'encourager à

être fidèle, alors que la situation politique est calme et qu'il serait "tentant" ne plus compter sur le

Seigneur. Mais quand planent des menaces pour Israël, les promesses sont rappelées sans condition.

L'alliance n'est pas purement conditionnelle, sinon la relation avec Dieu serait paritaire (donnant-

donnant).  Mais  aucune promesse  n'est  seulement  inconditionnelle,  car  l'humain  n'aurait  plus de

consistance devant Dieu qui demande une attitude responsable.

Dire que l'alliance  est  conditionnelle  et inconditionnelle  pose un problème logique.  Pourtant,  il

s'agit d'articuler la souveraineté de Dieu avec la responsabilité humaine. La condition appelle à la

fidélité, à l'obéissance, et avertit qu'il peut y avoir un point de non-retour. L'aspect inconditionnel

montre  la  générosité  de Dieu,  sa fidélité  malgré  l'infidélité  humaine,  mais  ceci  sort  du rapport

contractuel, cela dépend de la grâce de Dieu! Les deux aspects subsistent donc en tension. Dieu seul

en garde la maîtrise.  Nous devons l'appréhender  dans la confiance en Dieu,  mais  aussi avec la

Anne-Catherine Piguet 7 FREE College 2014-2015



volonté d'obéir et d'intercéder comme Abraham et Moïse (dans le NT aussi, il y a des conditions:

Col 1.21-23, 2Tim 2.11-13, ou sans condition: Rm 8 37-39, 1Jn 3.1-3).

10 L'alliance et les promesses actualisées par les prophètes

Les prophètes exercent leur ministère du temps des Rois, puis durant l'exil à Babylone et le retour

de cet exil. Ils parlent jusqu'en ~430 av. J.-C. Puis ce sera le grand silence, jusqu'à Jean-Baptiste.

Les  prophètes  rappellent  les  merveilleuses  promesses  de  l'alliance,  ils  les  méditent,  et  les

développent  dans  des  perspectives  d'avenir  (apocalyptique).  Les  prophètes  dénoncent  le  mal

énergiquement. Ils s'expriment avec leur cœur et leur amour pour Dieu et son alliance: ils sont saisis

aux tripes en voyant le mal, les injustices et l'idolâtrie au sein du peuple de Dieu.

Les exigences de Dieu envers Israël sont plus élevées que du temps des patriarches. Car le peuple a

vu l'extraordinaire puissance de Dieu, lors de la délivrance d'Egypte. Il a aussi reçu la Loi, il est

entré dans le pays de Canaan, il s'est multiplié. Pourtant, son cœur n'est pas devenu meilleur... et les

prophètes entrevoient la nécessité d'un Messie libérateur. Les prophètes n'idéalisent pas le passé.

Mais ils continuent d'espérer, même dans les pages les plus sombres de l'histoire d'Israël. Au plein

cœur  de  ses  lamentations  sur  la  chute  de  Jérusalem,  Jérémie  s'exclame:  Voici  ce  que je  veux

repasser  en mon cœur,  ce qui  me donnera de l'espérance:  les bontés  de l'Eternel  ne sont  pas

épuisées, ses compassions ne sont pas à leur terme, elles se renouvellent chaque matin. Oh! Que ta

fidélité est grande! (3.21-23).

10.1 Les prophètes et leur style

Il  faut  distinguer  le  sens  large  de  porte-parole de Dieu (par  exemple,  Abraham et  David sont

prophètes),  du sens particulier  de  l'office prophétique des prophètes intervenant  entre la Loi  et

l'accomplissement des promesses. Ces derniers sont là pour rappeler à Israël la Loi de Moïse (Dt

18.15-22),  en  attendant  la  venue  du  Messie.  Ces  prophètes  font  donc  référence  à  Moïse.  La

délivrance hors d'Egypte leur sert de paradigme pour parler d'une délivrance à venir, beaucoup plus

globale: la délivrance hors du monde du péché, avec la venue d'un nouveau Moïse qui promulguera

une nouvelle Loi (Jésus et le Sermon sur la montagne). L'alliance,  berît,  revient 78 fois chez les

prophètes, c'est dire son importance... et l'impossibilité de traiter les prophètes et l'alliance en si peu

de temps! Nous ne prendrons que quelques exemples.

Un mot sur l'apocalyptique,  qui découle du genre prophétique.  Ce genre est  plus mystérieux et

difficile à déchiffrer, car le langage est nourri de symboles, de nombres symboliques, de visions

complexes  traitant  de  l'avenir  du  monde.  Les  visions  prennent  une  ampleur  cosmique  (Daniel,

Ezéchiel,  Zacharie).  Le  genre  apocalyptique  se  retrouve  dans  l'Apocalypse.  Il  est  capital  de

connaître  les  prophètes  pour  aborder  l'Apocalypse,  car  ce  livre  s'appuie  sur  toute  la  tradition

prophétique.

10.2 Esaïe (~740-697)

En 722, Esaïe est témoin de la chute de Samarie,  la capitale du royaume d'Israël du Nord. Au

chapitre 1, il dénonce les péchés de Juda et affirme: Si l'Eternel des armées ne nous avait conservé

un  faible  reste,  nous  serions  comme  Sodome,  nous  ressemblerions  à  Gomorrhe  (v.9).  Oser

comparer le peuple de l'alliance aux païens… qui plus est, à ceux de Sodome et Gomorrhe réputés

pour leur perversion, quel culot! Esaïe est lucide: Israël est si perverti qu'il aurait dû mourir comme

tous les autres. Si l'Eternel n'avait pas décidé de faire grâce, l'alliance aurait capoté.

Anne-Catherine Piguet 8 FREE College 2014-2015



Pourtant, Esaïe entrevoit  une alliance nouvelle, dans les chapitres 40 à 66. Jérusalem-Sion6, qui

représente le peuple d'Israël, est décrite comme une femme, tout en étant aussi une ville. Au fil des

chapitres, la personnalisation augmente de telle sorte qu'un dialogue s'instaure entre Dieu (ou son

prophète) et Jérusalem qui se plaint d'être abandonnée et oubliée de l'Eternel (49.14). Elle a été

ravagée par ses fils, c'est-à-dire le peuple d'Israël infidèle au Seigneur. Mais Dieu promet qu'elle

aura à nouveau des fils qui habiteront dans sa tente: des fils qui ne lui causeront aucun tort et qui

viendront de toutes les nations. Dieu va même jusqu'à se comparer à un époux qui accueille cette

femme abandonnée, afin de conclure avec elle une  alliance de paix (54.10). Le salut prend des

proportions cosmiques. La paix, la joie, l'abondance, la consolation et la force sont promis pour

toujours à Jérusalem.

Dans ces chapitres, Esaïe développe la figure du Serviteur de l'Eternel, qui sera mis à mort de façon

cruelle et injuste. Mais il donnera enfin une solution au mal, en accomplissant la purification des

péchés. Le Serviteur de l'Eternel revient dans 4 poèmes. Le thème de Jérusalem revient chaque fois

après un chant du Serviteur. C'est un indice: le Serviteur accomplit d'abord le salut, puis Jérusalem

revit!  Esaïe  médite  les  histoires  anciennes  (Abraham  et  les  promesses;  Moïse  intercesseur  et

médiateur d'Israël; l'Exode; Josué...). Le génie (ou plutôt l'inspiration) d'Esaïe, c'est d'associer ces

histoires pour annoncer Jésus-Christ et la nouvelle alliance.

Le  procédé  est  habituel  chez  les  prophètes:  relire  et  méditer  les  histoires  anciennes,  pour

comprendre ce qu'elles ont à nous dire aujourd'hui et demain. Ces histoires servent de paradigme:

elles montrent comment Dieu a agi dans le passé. Etant donné que Dieu est fidèle, on apprend ainsi

comment Il va continuer d'agir. Les prophètes utilisent ces paradigmes pour nous faire comprendre

le plan de Dieu. Du coup, ils ont tendance à opérer des télescopages dans le temps. Ce qui les

intéresse n'est pas la date à laquelle les événements se produisent, mais la façon dont Dieu intervient

dans l'histoire humaine, et comment les humains doivent se comporter pour lui être fidèles.

Esaïe a un vocabulaire très riche, il aborde de nombreux thèmes, et souvent on se perd. Repérer la

structure générale nous aide. Mais il y a aussi un procédé littéraire important à connaître chez les

prophètes: la pensée cyclique. On parle d'un 1e, 2e, 3e thème, puis on revient au 1e. Non pas pour se

répéter, mais pour élargir la vision. On retrouve le même procédé dans l'Apocalypse. C'est une clé

d'interprétation  très  importante  (lire  de  façon  linéaire  a  conduit  certains  à  des  chronologies

oiseuses...).

Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance chez Esaïe?

Le Serviteur de l'Eternel est un homme juste, qui est établi pour être la lumière des nations, pour

porter le salut jusqu'aux extrémités de la terre (49.6). Il réalise donc la bénédiction pour toutes les

nations  . Le Serviteur délivre les enfants dispersés et les ramène vers le bonheur (49.8-26): la

postérité est abondante ; la bénédiction, la relation spéciale se réalise, car il fait alliance  ; les

fils de Jérusalem sont conduits vers une nouvelle cité, véritable terre promise . 

Ecoutez-moi, vous qui poursuivez la justice, qui cherchez l'Eternel! Portez les regards sur le rocher

d'où vous avez été taillés, sur le creux de la fosse d'où vous avez été tirés. Regardez vers Abraham

votre père et vers Sara qui vous enfantait! Car lui seul je l'ai appelé, je l'ai béni et multiplié. Car

l'Eternel a consolé Sion, il a consolé toutes ses ruines, et Il a placé son désert comme un Eden et sa

steppe comme le jardin de l'Eternel. Allégresse et joie seront trouvées en elle, il y aura un sacrifice

de reconnaissance et le son de la musique (51.1-3). Le salut que propose le Serviteur n'est pas offert

seulement  aux  israélites,  mais  à  tous  ceux  qui  cherchent  la  justice.  Ils  sont  déclarés  enfants

d'Abraham et  de Sara...  C'est  étonnant:  dans  l'AT,  Sara n'est  citée  que dans la  Genèse,  et  ici!

Abraham est cité souvent, pour faire référence à l'alliance de Dieu avec lui. Mais pourquoi Sara?

6 Certains exégètes ont cru distinguer entre Jérusalem, la cité terrestre, et Sion, la cité céleste. Mais dans beaucoup de 

textes, cela ne colle pas. Par ex: 40.9 où Jérusalem et Sion sont considérées comme une "personne". Dans la poésie 

hébraïque, les vers ont souvent 2 hémistiches et il est considéré comme élégant de dire une chose dans le 1e et de le 

répéter avec d'autres mots dans le 2e (ou de dire son contraire dans le 2e), d'où l'usage de 2 mots: Sion-Jérusalem.

Anne-Catherine Piguet 9 FREE College 2014-2015



En fait, Sara est le type de la femme stérile. Or la stérilité est un signe du péché qui empêche de

réaliser l'ordre de se multiplier sur la terre. La naissance d'Isaac était un miracle (Gn 18.11). La

postérité d'Abraham et Sara est le fruit des promesses. Cette naissance n'est pas naturelle,  mais

surnaturelle. De même, Jérusalem reçoit des fils selon les promesses liées à l'alliance, alors qu'elle

est dévastée: Et tu diras en ton cœur: Qui me les a engendrés? j'étais sans enfants, stérile, exilée,

répudiée... (49.21). La consolation est une descendance, non selon la chair (naturelle), mais selon la

promesse (miraculeuse), en vertu de la foi (Ga 4.22-5.1). A la différence de Sara, Sion ne semble

pas enfanter et être la mère naturelle (49.21; 54.1; 66.7). Elle ne connaît pas de douleurs. Elle est

donc délivrée de la malédiction du péché qui reposait sur la femme (Gn 3.16).

En 51.1-3, le jardin d'Eden semble aussi hors contexte.7 En fait, Esaïe compare son époque à un

désert, pour annoncer que Dieu est capable de le transformer. L'Eden fait référence à la création

toute bonne de Dieu: la nouvelle alliance sera donc du même ordre. Tous ceux qui recherchent la

justice sont appelés enfants d'Abraham et de Sara. Cela signifie que la généalogie retenue par Esaïe

n'est pas celle du sang, mais de l'alliance (Gn 15.18; 17.1-2). Abraham est cité comme modèle de

l'homme qui a cherché la justice et qui a été déclaré juste par la foi (Gn 15.6). C'est sur ce même

mode, la foi, que ceux qui recherchent la justice sont déclarés justes.

Au chapitre 53, le Serviteur accomplit le sacrifice d'expiation. Non avec du sang animal, mais avec

son propre sang. Ce sacrifice permet enfin la délivrance du mal et la purification de toute maladie.

Ainsi, il écrase la tête du serpent! Le Serviteur  verra une descendance (v.10). Comment peut-il

mourir et voir une descendance? Esaïe suggère en filigrane la résurrection: parce que Jésus-Christ

est vivant, il peut voir sa descendance. Dans les versets 1-6, ce sont des "nous" qui parlent. Esaïe

s'inclut donc dans le récit et se met lui-même au bénéfice de l'œuvre du Serviteur pour recevoir la

purification de ses péchés (6.7). Ces "nous" qui étaient errants (53.6) sont délivrés. Une nouvelle

descendance est engendrée, composée d'israélites et de fils des nations  dont le péché a été expié:

la promesse d'une postérité nombreuse se réalise !

Esaïe n'utilise pas l'histoire d'Abraham et Sara de façon littérale, en faisant coller chaque détail de

leur histoire à celle de Jérusalem. Ce qui l'intéresse, ce sont les modes d'action de Dieu envers les

patriarches, qu'il applique maintenant à Jérusalem. La délivrance de la stérilité sert de paradigme

pour la délivrance du péché. Esaïe ne se contente pas d'un simple transfert d'une histoire à l'autre. Il

opère une idéalisation,  ou plutôt une métaphore: la ville de Jérusalem devient aussi une femme

(54.11-17). Esaïe parle d'une réalité (le peuple de Dieu), en employant des images (la ville et la

femme).8 Il met en route notre imagination, pour nous faire entrer dans une nouvelle dimension, où

notre intelligence s'imbrique avec nos émotions.  Cela nous permet de mieux saisir la réalité  du

Royaume de Dieu. Pour interpréter ces textes, il faut absolument comprendre comment fonctionne

la métaphore, sinon on fait d'affreux contresens. La métaphore permet de parler de Jérusalem avec

une  souplesse  des  images  qui  désarçonne  celui  qui  s'en  tiendrait  à  une  lecture  strictement

littéraliste.9

L'identification  de  Jérusalem  à  une  mère  pousse  à  l'abstraction.  Par  exemple,  Sion  a  donné

naissance à des fils (51.18-20), alors que plus tard, Sion n'a pas enfanté (54.1). La chronologie est

impossible: Jérusalem voit arriver des fils alors qu'elle est encore dévastée (49.14-21). Elle devient

mère avant d'être épousée (54.1-5 >> Ap 19.6-9) et elle enfante avant d'être en travail: Avant d'être

en travail, elle a accouché; avant que les douleurs ne lui viennent, elle a donné le jour à un fils.

Qui a jamais entendu rien de tel? Qui a jamais rien vu de semblable? Un pays peut-il naître en un

seul jour? Une nation peut-elle être mise au monde d'un seul coup? A peine en travail, Sion a mis

au  monde  ses  fils (Es  66.7-8).  Cet  enfantement  est  tout  simplement  miraculeux!  Comme  la

7 En dehors de la Genèse, le jardin d'Eden est cité seulement ici et en Ez. 28.13; 31.9, 16, 18; 36.35; Jl 2.3.
8 Grec metaphora = transport. Procédé par lequel on substitue à la signification d'un mot ou d'un groupe de mots une

autre signification qui s'y rapporte en vertu d'une analogie ou d'une comparaison implicite (Petit Larousse, 2007).
9 Par ex., Sion revêt ses fils comme de bijoux et les attachera comme la fiancée (49.18): que ses fils soient comparés à

des bijoux peut se comprendre, mais qu'elle les attache comme une fiancée est (littéralement) incompréhensible!

Anne-Catherine Piguet 10 FREE College 2014-2015



naissance d'Isaac. Ainsi, la nouvelle Jérusalem échappe à la malédiction due au péché (=stérilité).

Jérusalem reçoit des fils sans douleurs, par l'Esprit, en échappant aux souffrances de l'accouchement

(=conséquences du péché). Ses fils constituent une nouvelle humanité, par le lien de l'Esprit (et non

plus du sang).

Agrandis le lieu de ta tente10 et qu'ils étendent les tentures de tes demeures! Ne retiens pas. Allonge

tes cordes et fortifie tes piquets! Car à droite et à gauche tu te répandras. Ta descendance prendra

possession11 des nations et ils habiteront des villes désertes (54.2-3). Les fils sont à l'étroit, comme

promis (49.20). L'Eternel se constitue une descendance d'Abraham selon la promesse (51.2). Les

fils affluent, ce qui oblige leur mère à agrandir sa tente. En même temps, les fils se dispersent pour

habiter  les  villes  désertes.  La  promesse  faite  à  Jérusalem de  prendre  possession  reprend celle

accordée à Abraham:  Je te bénirai et je multiplierai ta descendance comme les étoiles du ciel et

comme le sable qui est au bord de la mer . Ta descendance prendra possession des villes de ses

ennemis (Gn 22.17, NBS) .

L'Eternel  ne propose pas un simple  traité  de suzeraineté,  mais  un mariage  (54.5-10).  Parler  de

Jérusalem comme d'une femme permet donc à Esaïe d'approfondir sa méditation et de prophétiser

une nouvelle alliance indéfectible. Une telle relation d'intimité avec Dieu est extraordinaire (cf. la

promesse ). Es 54.7-8 affirment la fin de l'abandon et la bienveillance éternelle de Dieu. Au v.9,

Esaïe provoque la surprise en rappelant l'alliance avec Noé. Cette alliance témoigne de la fidélité de

l'Eternel à ses promesses, puisqu'il n'y a plus jamais eu de déluge. A présent, le Seigneur s'engage

par un serment à ne plus détruire Jérusalem et Il scelle avec elle une nouvelle alliance. De même

que les descendants de Noé ont repeuplé toute la terre, la descendance de Jérusalem remplira toute

la terre (54.3).

Esaïe annonce la nouvelle alliance en Jésus-Christ

En rappelant les histoires anciennes (Noé, Abraham et Sara, etc.), Esaïe souligne la continuité de

l'action de Dieu dans l'Histoire et sa bienveillance constante envers les hommes. D'un autre côté, en

idéalisant Jérusalem, Esaïe dépeint une nouvelle alliance et un salut au-delà de tout ce que l'on peut

imaginer. Il y a continuité et discontinuité. Ou autrement dit, un déjà et un pas encore… ce qui est

aussi notre situation! Les prophètes ont donc beaucoup à nous dire pour aujourd'hui. Ils vivent les

tensions de l'alliance, comme nous aussi: comment le peuple de Dieu peut-il encore commettre le

mal, alors qu'il a reçu de telles promesses? La différence, c'est qu'aujourd'hui, l'œuvre du Serviteur a

été accomplie à la croix. La question: Qui sera l'homme juste capable d'écraser la tête du serpent?

a été résolue. L'alliance place Jésus-Christ au centre (Es 49.8; Ph 2.8). Toutes les promesses et

toutes les prophéties s'accomplissent en Lui.

10.3 Proposition de travaux écrits

Situer  d'abord  le  prophète  dans  son  contexte,  puis  examiner  comment  se  réalisent  et  sont

développées les 4 promesses, la Loi et l'alliance dans le chapitre choisi:

-Jérémie 31 -Ezéchiel 36

-Joël 2 -Michée 4 ou 5

-Sophonie 3 -Zacharie 2

10 Il est étonnant qu'Esaïe parle d'une tente (lh,ao) et non d'une ville, car à son époque Jérusalem était fortifiée. Et après 

l'exil, la ville sera rebâtie. La tente fait penser à l'époque des patriarches: Abraham et Sara ont certainement dû 

agrandir la leur pour accueillir Isaac. On peut aussi faire le lien avec la tente de David dans laquelle régnera le 

Messie (Es 16.5) et avec Jérusalem, tente qui ne sera plus démontée, dont les piquets ne seront jamais enlevés, et 

dont les cordages ne seront pas détachés (Es 33.20b, NBS).
11 Le verbe prendre possession ou déposséder (vr;y" au qal) a aussi le sens d'hériter. C'est ce dernier terme que 

proposent le BDB et le HALOT dans notre passage.

Anne-Catherine Piguet 11 FREE College 2014-2015



11 La période intertestamentaire

Les 400 ans de silence avant l'arrivée du Christ font sentir l'extrême mise en tension de l'alliance,

mais aussi le besoin d'un véritable Libérateur. Jésus surgit ensuite dans tout son éclat. Aujourd'hui,

nous  expérimentons  aussi  la  mise  en  tension  de  l'alliance.  Comment  est-ce  que  nous  vivons,

personnellement et en Eglise, le déjà et le pas encore accompli? Il y a deux écueils à éviter: être si

bien installés qu'on en oublie que Jésus revient. Ou alors être dans une telle excitation par rapport à

son retour, qu'on en oublie l'engagement dans ce monde, notamment auprès de ceux qui souffrent.

12 La nouvelle alliance accomplit l'ancienne

La Genèse pose d'emblée  le  problème du mal,  avec  l'énigme:  Qui écrasera la  tête  du  maudit

serpent? Les  quatre  promesses  faites  à  Abraham  sont  un  début  de  solution.  Cependant,  cette

alliance se réalise de façon très incomplète, comme on l'a vu:

 le fils promis est pécheur. Il est incapable, par sa propre justice, d'écraser la tête du serpent. Et

même dans sa nombreuse descendance, aucun n'est trouvé juste.

 le  tabernacle  (puis  le  temple)  et  les  sacrifices  lévitiques  sont  très  élaborés,  mais  incapables

d'assurer la relation de bénédiction promise, en éradiquant le péché.

 Israël  est  si  infidèle  qu'il  s'écarte  de la  bénédiction  promise.  Il  ne peut  donc transmettre la

bénédiction aux nations.

 Israël  obtient  la  terre  de  Canaan,  mais  il  la  souille  par  ses  péchés.  Du  coup,  il  perd  la

domination de sa terre.

Au début du NT, Matthieu pose d'emblée le nouveau décor de la nouvelle alliance:

 Il commence avec  la  généalogie de Jésus-Christ,  fils de David,  fils d'Abraham (Mt 1.1-17).

Jésus est donc le fils promis à Abraham. Comme Isaac, il naît d'un miracle, puisque sa mère est

vierge. Marie enfantera un fils et tu lui donneras le nom de Jésus (=Sauveur), c'est lui qui sauvera

son peuple de ses péchés (Mt 1.18-21).

 Jésus  est  l'Emmanuel  (=Dieu-avec-nous, prophétisé  par  Es  7.14),  qui  rétablit  la  relation  de

bénédiction entre Dieu et son peuple (Mt 1.22-24).

 Des mages païens adorent Jésus: la bénédiction s'étend aux nations (Mt 2.1-12).

 Hérode prend peur, car il sent que cette naissance va le détrôner (Mt 2.3-8). En filigrane, on

apprend ainsi que Jésus est roi et qu'il vient conquérir la terre.

Pour  réaliser  les  promesses,  Jésus  endosse  la  condition  d'Israël,  en  s'identifiant  à  son  histoire,

comme le souligne encore Matthieu:

 Comme Israël, Jésus doit fuir en Egypte (Mt 2.13-15), afin d'accomplir la prophétie d'Osée 11.1:

J'ai  appelé mon fils hors  d'Egypte.  Hérode (=pharaon)  se  met  dans  une  grande  colère  et  fait

assassiner les fils hébreux (Mt 2.16-18. Jésus grandit à Nazareth: Mt 2.19-23. Sa venue est préparée

par Jean-Baptiste: Mt 3.1-12).

 Après  sa sortie  d'Egypte,  Jésus  passe par  les  eaux du Jourdain  (comme Israël  dans  la  Mer

Rouge), pour être baptisé et recevoir l'approbation de son Père, dans une relation d'intimité, de

bénédiction: Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis toute mon affection (Mt 3.13-17). Puis

il est tenté au désert, mais à la différence d'Israël, il ne se laisse pas aller au mal et résiste à la voix

du serpent (Mt 4.1-11).

 De retour dans la Galilée des païens, Jésus commence à prêcher pour apporter la lumière à ces

nations (Mt 4.12-17. Il choisit ses disciples: Mt 4.18-22). Il prêche la Bonne Nouvelle aux Juifs et

non-Juifs, en guérissant les malades (Mt 4.23-25).

 En nouveau Moïse, Jésus monte sur la montagne (=Sinaï) et proclame son sermon (=la Loi) du

Royaume des cieux, destiné à ceux qui hériteront la terre (Mt 5.1-12).

Anne-Catherine Piguet 12 FREE College 2014-2015



Dans son sermon, Jésus affirme: Ne croyez pas que je sois venu pour abolir la loi ou les prophètes.

Je suis venu non pour abolir, mais pour accomplir (Mt 5-7). Jésus s'inscrit donc dans la tradition de

Moïse et des prophètes. Comme Israël avait 12 tribus, Jésus se choisit 12 apôtres. A chaque étape de

la vie de Jésus, Matthieu s'applique à montrer qu'en Lui s'accomplissent  toutes les promesses de

l'alliance.

On pourrait suivre l'ensemble du NT, pour voir comment toutes les promesses se réalisent en Christ.

Quelques exemples:

 L'apôtre Paul affirme que la promesse du fils a été donnée à Abraham et à sa descendance qui est

le Christ (Ga 3.16).

 +  La séparation entre Juifs et non-Juifs est abolie, selon Ephésiens 2: Autrefois païens dans la

chair... Mais maintenant, en Jésus-Christ, vous qui étiez jadis éloignés, vous avez été rapprochés

par le sang de Christ. Car il est notre paix, lui qui des deux (=païens et Juifs) n'en a fait qu'un, et

qui a renversé le mur de séparation, l'inimité... il a voulu créer en lui-même avec les deux (=païens

et Juifs) un seul homme nouveau... et les réconcilier avec Dieu l'un et l'autre en un seul corps (=le

Corps de Christ, image favorite de l'apôtre pour parler de l'Eglise, composée de judéo- et pagano-

chrétiens, qui ont reçu cette relation de bénédiction avec Dieu), par la croix, en détruisant par elle

l'inimitié... par lui les uns et les autres nous avons accès auprès du Père, dans un même Esprit

(v.11-18). L'Eglise est donc ce peuple nombreux comme les étoiles et comme le sable, promis à

Abraham, car le lien n'est pas celui du sang, mais de la promesse (Rm 9.6-8; 11.11).

 Jésus dit à ses disciples: Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre. Allez, faites de

toutes les nations des disciples... (Mt 28.18-19). Cet ordre de mission s'accomplit dans les Actes et

jusqu'à nous aujourd'hui.

L'Apocalypse décrit aussi l'accomplissement merveilleux des promesses:

 +  Le serpent a été précipité, jeté hors de la cour céleste. Maintenant le salut est arrivé, ainsi

que la puissance, le règne de notre Dieu, et l'autorité de son Christ (Ap 12). A la croix, Satan a été

détrôné. La nouvelle Jérusalem peut donc venir, avec le règne éternel du Fils et du Père, sur toute

la terre (Ap 21-22).

 +  Des myriades de croyants, de tous les temps, les races et nations, s'approchent du trône de

l'Agneau (Ap 5.11), afin de régner avec Christ (Ap 22.1-5).

A celui qui est assis sur le trône, et à l'Agneau, soient la louange, l'honneur, la gloire, et la force,

aux siècles des siècles! (Ap 5.13).

Anne-Catherine Piguet 13 FREE College 2014-2015


	1 Le problème du mal: Genèse 3-5
	2 L'alliance avec Noé: Genèse 6-9
	3 L'alliance avec Abraham: Genèse 11-25
	3.1 Les 4 promesses de l'alliance avec Abraham
	3.2 L'obéissance et la foi d'Abram
	3.3 Les signes de l'alliance avec Noé et Abraham

	4 La confirmation de l'alliance avec Isaac et Jacob: Genèse 25-36
	5 Joseph, le libérateur: Genèse 37-50
	6 Bilan des promesses dans la Genèse
	7 L'Exode, ou quand Dieu se souvient de son alliance
	8 L'alliance et la réalisation des promesses dans le Pentateuque5
	9 L'apogée de l'alliance avec David
	9.1 Proposition de travail en groupe
	9.2 Alliance conditionnelle ou inconditionnelle?

	10 L'alliance et les promesses actualisées par les prophètes
	10.1 Les prophètes et leur style
	10.2 Esaïe (~740-697)
	Comment se réalisent les 4 promesses de l'alliance chez Esaïe?
	Esaïe annonce la nouvelle alliance en Jésus-Christ

	10.3 Proposition de travaux écrits

	11 La période intertestamentaire
	12 La nouvelle alliance accomplit l'ancienne

