| FREE  COLLEGE I
fondements
Serge Carrel FC 1/3/10.1.15

Mieux comprendre la Bible

Aprées une présentation de la manicre dont les évangéliques congoivent la Bible, nous voulons
quitter le discours « dogmatique » pour nous frotter a la Bible elle-méme. Découvrir ce qu’est
la Bible dans la matérialité de son texte, se pencher sur I’histoire qu’elle véhicule et apprendre
a bien I’étudier, voila ce que sont les buts de ce cours.

1. La Bible : un livre et une bibliothéque

Le mot « Bible » vient du latin « biblia », qui traduit le grec « ta biblia » : « les livres ». En
grec, le singulier « biblion » désignait tout document écrit sur papyrus. Dans la traduction
grecque de la Bible hébraique, « biblion » ne désigne pas la Bible, mais un livre particulier,
par exemple « le livre de la Loi ».

Plus qu’un livre, la Bible est une bibliothéque. On y trouve 66 ouvrages tres différents les uns
des autres, regroupés en deux grands ensembles : I’Ancien et le Nouveau Testament (abrégés
AT et NT). Le mot « Testament » n’a pas le sens qu’on lui donne actuellement en francais,
soit « dernieres volontés ». 11 signifie plutot « alliance ». La Bible, c’est donc I’ensemble des
livres qui nous parlent de 1’alliance que Dieu a faite avec Israél par I’intermédiaire de Moise
(ancienne Alliance) et qu’il a nouée en Jésus (nouvelle Alliance) (2 Co 3,14).

La premiére partie de la Bible, I’Ancien Testament est commun aux juifs et aux chrétiens.
Soit 39 livres écrits en hébreu et pour partie en araméen. Les catholiques ajoutent a cette
sélection 8 livres écrits en grec. Les protestants appellent ces livres : apocryphes, et les
catholiques : deutérocanoniques (entrés dans le canon ou la régle de foi en second).

Avec ses 27 livres, le Nouveau Testament est identique pour tous les chrétiens.

La bibliothéque du chrétien ou la Bible renferme donc 66 ou 74 livres. Dans les traductions
contemporaines de la Bible, on trouve deux sortes de classement. La Bible des juifs comporte
trois parties : la Loi ou Torah (que ’on appelle aussi Pentateuque, soit « les 5 étuis »), les
prophétes ou Neviim, divisés en deux groupes : les prophétes premiers (ce sont les livres que
nous appelons « historiques ») et les prophetes seconds (Esaie, Jérémie, Ezéchiel et les douze
autres), enfin les écrits ou Ketouvim. En prenant les premieéres lettres de chacun de ces titres
en hébreu (Torah, Neviim, Ketouvim), les juifs ont formé le mot « Tanak », qui pour eux
désigne la Bible. C’est ce classement qu’a adopté la TOB (Traduction oecuménique de la
Bible) en ajoutant en final les livres qui ne sont reconnus que par les catholiques et les
orthodoxes.

La plupart des Bibles ont adopté le classement inspiré de la Bible grecque. On y trouve un
classement en 4 parties : le Pentateuque, les livres historiques, les livres prophétiques et les
livres sapientiaux, et les prophetes.

Le classement des livres du Nouveau Testament est le méme dans toutes les Bibles
chrétiennes.

Des langues

L’ensemble de I’ Ancien Testament est écrit en hébreu et quelques rares passages en araméen
(Dan 2,4 a4 7,28 et Esdras 4,6 a 6,18). Ces deux langues ne s’écrivent qu’avec des consonnes.
C’est au lecteur d’ajouter les voyelles selon le sens qu’il comprend. Des savants juifs, qu’on
appelle « massoretes », ont fixé le sens du texte a partir du Vlle sieécle de notre ¢re, en




ajoutant les voyelles sous forme de petits points et tirets au-dessus et au-dessous des
consonnes.

L’Ancien Testament a été traduit en grec a partir du Ille siecle avant notre ere a Alexandrie.
70 scribes auraient travaillé autour de cette traduction, d’ou le nom de « Septante » qu’on lui
donne communément.

Le NT a été écrit en grec, dans la langue commune (koin¢) parlée au Ier si¢cle de notre ere
autour du bassin méditerranéen.

Des chapitres et des versets

Pour que I’on puisse se retrouver plus facilement dans la Bible, Etienne Langton (un exégéte
et théologien britannique, v. 1155-1228) a eu I’idée, en 1226, de diviser chaque livre en
chapitres numérotés. L’imprimeur francais Robert Estienne (une figure de la Réforme du
XVle siecle), au cours d’un voyage en diligence de Lyon a Paris en 1551, a numéroté presque
chaque phrase de ces chapitres. C’est ainsi qu’est née la division en versets.

Un texte solidement attesté

Nous ne possédons pas l’original du texte de la Bible, mais seulement des copies. Nous
disposons d’environ 24'000 copies anciennes du texte biblique. Certaines sont longues et
contiennent le texte quasi complet de la Bible. D’autres nous sont parvenues en des fragments
beaucoup plus petits. Ces copies ne mesurent que quelques centimeétres et ne contiennent que
4 ou 5 versets. C’est le cas par exemple du papyrus Rylands (du nom de la « John Rylands
Library de Manchester ou aussi P 52) qui ne contient que 5 versets de I’évangile de Jean (18,
31-33 et 37-38) et qui daterait de I’an 125 (environ). Certaines de nos copies sont relativement
récentes. C’est le cas par exemple du Manuscrit de Leningrad, daté de 1’an 1009, qui est le
plus ancien manuscrit complet de I’Ancien Testament. D’autres copies sont trés anciennes,
comme le rouleau d’Esaie découvert en 1947 prés de la mer Morte et qui date du Ile siecle av.
J.-C.

Ces copies ne sont pas identiques. Il existe entre elles des différences appelées variantes.
Certaines sont involontaires et tiennent a la difficulté de copier un texte sans erreur. D’autres
sont volontaires. Le copiste a pu vouloir corriger ’orthographe d’un mot, améliorer la
grammaire d’un passage, ou harmoniser tel passage avec un autre qu’il avait copié
précédemment. Ces variantes sont trés nombreuses. 5'000 passages de I’Ancien Testament
présentent des différences. 1'400 dans le Nouveau Testament. Pourtant I’équilibre et le sens
des oeuvres dans leur ensemble ne sont jamais radicalement modifiés. Il appartient d’ailleurs
a des spécialistes d’une branche de la théologie qu’on nomme la critique textuelle de
répertorier ces variantes, de les classer, de les apprécier, pour finalement proposer un texte de
référence. Ce texte de référence en hébreu, en araméen ou en grec est accepté par tous, sans
contestation majeure. Il n’y a donc pas au départ de Bible catholique, protestante ou juive. Le
méme texte vaut pour tous.

Aucune oeuvre littéraire classique, qu’elle soit grecque ou latine, n’est aussi bien attestée que
la Bible. Prenons I’exemple des écrits de Platon (427-347 av. J.-C.) : nous ne disposons pour
son oeuvre que de deux manuscrits des [Xe et Xe si¢cles de notre ére, de plus en bien mauvais
¢tat. Entre ces manuscrits et le texte de Platon d’origine, I’écart est de 1200 ans. Pour les
textes de la Bible, I’écart est nettement moins grand. Pour I’ensemble du Nouveau Testament,
il est inférieur a 300 ans.




2. La géographie de la Bible

A regarder d’un peu pres une carte du Proche-Orient, on découvre qu’lsraél se trouve dans un
contexte géographique bien particulier. Avec la mer Méditerranée a 1’ouest, le désert
transjordanien a 1’est, Israél est une sorte de couloir a la croisée des civilisations.

Au sud, dans la vallée du Nil, a partir de 3'000 av. J.-C., ’Egypte est une civilisation
importante. Ce pays est gouverné par des dynasties de rois ou pharaons, qui résident tantot au
nord (Memphis), tantot au sud (Thebes).

Au nord, sur les plateaux d’Asie mineure, prosperent les Hittites. Trés puissants au Ile
millénaire av. J.-C. (env. 1’800-1'200), ils ont pratiquement disparu a 1I’époque biblique.

A Dest s’étend la Mésopotamie (en grec : « mesos potamos » soit « entre les deux fleuves »),
une région qui correspond a I’Irak actuel. Cette région qui court de I’Irak actuel a I’Egypte est
appelée communément le Croissant fertile. Dans la partie est de ce croissant, de magnifiques
civilisations s’y cdtoient ou s’y succedent, disparaissant pour revenir sur le devant de la scéne
quelques siecles plus tard. On y trouve notamment au sud : Sumer, Akkad et la Babylonie, au
nord : I’Assyrie. Plus a ’est, dans I’Iran actuel, apparaitront les Médes, puis les Perses.
D’autres peuples viendront de 1’ouest, de I’Europe actuelle, envahir le Proche-Orient : les
Grecs 3 siecles av. J.-C., puis les Romains un siécle avant J.-C.

Or, que se passe-t-il quand de grands peuples sont voisins ? Ils se battent ! Pour se battre, il
faut se rencontrer ou aller chez autre, et pour cela il faut passer par I’étroit couloir entre la
Meéditerranée et le désert d’Arabie.

Le seul inconvénient, c’est que le petit peuple d’Isra€l habite justement ce couloir. On
comprend alors combien sa vie sera dépendante de la puissance des autres nations. Etat-
tampon entre les grandes puissances, il servira de bastion avancé tantot a 1’une, tantot a
I’autre. Et il sera tenté de nouer des alliances avec 1’une ou avec ’autre.

3. Les débats autour de ’histoire du peuple hébreu

Pour le non-initié, I’histoire du peuple hébreu apparait parfois comme une foire d’empoigne
ou s’affrontent toutes sortes de points de vue, qui de plus changent avec le temps. Certains
affirment que I’Exode s’est passé au XVe siecle av. J.-C, d’autres au XIlle. Certains datent les
livres du Pentateuque de Moise, donc du XVe ou du Xllle siécle, d’autres datent leur mise en
forme finale du VIe ou du Ve siecle.

C’est que toutes sortes de visions du monde s’affrontent dans cette discussion. Des chrétiens
qui tiennent & montrer la vérité historique du texte biblique, d’autres qui cherchent & montrer
son manque de fiabilité historique.

Pour illustrer cette diversité de points de vue, recourons a des ouvrages parus récemment.
D’un c6té un livre qui a connu un succés d’édition tout a fait extraordinaire : « La Bible
dévoilée » d’Isra€l Finkelstein et Neil Asher Silberman. La thése de ce livre, c¢’est que « la
saga de I’Exode d’Israél hors d’Egypte n’est pas une vérité historique, mais qu’elle n’est pas
non plus une fiction littéraire. Elle exprime puissamment les souvenirs et les espérances
suscités par un monde en mutation » (p. 90). Pour faire court, le roi Josias, aux alentours de
620, aurait rassemblé des histoires que les gens « se racontaient au coin du feu » dans son
royaume. Il aurait confectionné une saga pour soutenir ses visions politiques et offrir a son
peuple un ciment idéologique. Ce faisant, il s’agissait pour lui de lutter contre
I’expansionnisme égyptien de son temps et de rassembler des Israélites et des Judéens, trés
dispersés, autour de lui et de ses projets politiques.

D’un autre coté, vous avez « Le Précis d’histoire biblique d’Israél » d’un Brian Tidiman, un
exégete évangélique. Il relate I’histoire du peuple hébreu en systématisant le donné biblique et
en lui faisant totale confiance par rapport au déroulement des événements. « Les Israélites
nous ont légué une fresque historique suffisamment étoffée pour nous permettre de détailler
les principales étapes d’une histoire plus que millénaire... Les faits susceptibles d’étre vérifiés
sur le terrain incitent de trés nombreux archéologues actuellement a I’oeuvre a les (les récits

3



bibliques) prendre comme points de repére dans 1’orientation de leurs recherches. Ce préjugé
favorable vis-a-vis des récits historiques bibliques s’impose en vertu non seulement des
confirmations trouvées sur le terrain, mais aussi de ’honnéteté fonciere de leurs auteurs » (p.
21).

Une chose est slire dans ce débat : il n’existe pas beaucoup d’attestations extrabibliques qui
viennent témoigner de 1’existence du peuple hébreu en Egypte et de ses péripéties pour sortir
de ce pays. Comme le dit trés bien le professeur André Lemaire : « Les origines du peuple
hébreu ne sont pas directement accessibles a I’historien : aucun témoignage extérieur ne nous
parle d’Israél avant sa mention dans la st¢le de I’an 5 du pharaon Merneptah (aux environs de
1220 avant notre ¢€re)... » (« Histoire du peuple hébreu », p. 5). Découverte en 1895 dans le
temple mortuaire de Merneptah a Thebes, cette stéle qui se trouve aujourd’hui au Musée du
Caire, célébre la victoire du Pharaon sur les Lybiens durant la 5° année de son régne (1213-
1203). Dans le dernier paragraphe, ce texte mentionne les pays de la région de Canaan :
« Canaan est dépouillé de toute sa malfaisance. Ashqgelon est déporté, on s’est emparé de
Guézer, Yanoan est comme si elle n’était plus, Isra€l est anéanti et n’a plus de semence, le
Huru (la Palestine) est en veuvage devant I’Egypte, tous les pays sont unis et pacifiés ». Dans
cette mention, Israél apparait comme une population qui ne semble pas s’abriter derriere une
ville fortifiée, mais qui se trouverait a la campagne. Ce qui témoigne du fait qu’Israél serait au
XllIIe siecle en cours d’installation en Canaan.

Le débat archéologique autour de la Bible est loin d’étre clos. Les experts les plus prestigieux
ne sont pas toujours d’accord. Vouloir recourir a I’archéologie pour prouver la véracité de la
Bible est une démarche vouée a I’échec. L’archéologie ne donne pas de preuves, elle fournit
plutdt des indications sur des événements qui seraient intervenus a telle ou telle période et qui
pourraient venir confirmer ou parfois pondérer certaines affirmations bibliques. Elle travaille
toujours « jusqu’a plus ample informé ». Donc restons modestes ! Et confiants !

Par rapport a la datation de I’Exode, la plupart des spécialistes, historiens ou théologiens,
qu’ils soient évangéliques ou d’autres sensibilités théologiques, penchent aujourd’hui pour
une datation au XIlIe siecle av. J.-C.

4. Les principales périodes de Dhistoire biblique du peuple
d’Israél

1. Des Patriarches aux Juges (environ 2000 a 1050)

C’est avec Abraham que I’histoire du peuple hébreu commence effectivement. On situe de
manicre trés approximative la vie d’Abraham autour de 1’an 2000 av. J.-C.

Abraham, le nomade, donne naissance a Isaac, lequel engendre Esaii et Jacob. Jacob devient
Israél et il est le pére de 12 garcons qui constituent autant de tribus. L’un des fils de Jacob,
Joseph se retrouve en Egypte. Il y fait venir sa famille. C’est ainsi que les Hébreux s’installent
sur la terre des Pharaons. Au bout de 400 ans environ, ce peuple quittera ’Egypte sous la
conduite de Moise.

Apres 40 ans d’errance dans le désert, le peuple parvient aux portes du pays de Canaan, la
Terre promise. Dés que les Hébreux sont installés dans ce pays, ils établissent des juges, qui
exerceront un pouvoir ponctuel sur le pays. 12 juges se succédent avant que le peuple réclame
un roi.

2. Les débuts de la monarchie en Israél (env. 1050-931)

Saiil est le premier roi d’Israél. Il est installé sur le trone par le prophéte Samuel aux environs
de 1050. Vers I’an 1000, David prend Jérusalem et en fait la capitale d’un royaume
regroupant les tribus du sud et du nord. Son fils, Salomon, 1’organise. Il instaure un
gouvernement central avec des hauts fonctionnaires et des conseillers (1 R 4, 1-6). Il découpe
aussi son royaume en 12 préfectures. On a donc une terre, un roi et un Temple ou Dieu peut
étre célébré.




3. Le royaume divisé (931-722)

A la mort de Salomon en 930, le royaume se divise en deux : au sud celui de Juda avec
comme capitale Jérusalem et au nord celui d’Israél avec comme capitale Sichem, Tirga, puis
Samarie. Juda reste fidéle a la dynastie de David. Le roi fait ['unité de la nation et la
représente devant Dieu. Au Vllle siécle, des prophétes judéens se manifestent : Amos, Esaie
et Michée.

Le royaume d’Israél rompt avec la dynastie davidique, mais continue a avoir un roi a sa téte.
Ce royaume connaitra une grande instabilité dynastique. Plusieurs familles se succedent a sa
téte. Face au roi, des prophétes se lévent, appellent le peuple a garder la foi au Dieu de Moise
et combattent I’influence de la religion cananéenne qui honore les Baals. Ces prophétes ont
pour nom : Elie, Elisée ou Osée.

A partir de 744 et du début du régne de Tiglat-Phalazar III, les Assyriens (capitale : Ninive)
sont la puissance régionale qui monte. Ils ménent une politique d’expansion territoriale
systématique. Salmanasar V met fin au royaume d’Israél en 722, suite a un complot du roi
Osée avec les Egyptiens. Le royaume du Nord est transformé en province assyrienne.

4. Le royaume de Juda face a ’impérialisme assyrien (722-587)

Juda voit en la chute d’Israél le chatiment de Dieu. Le royaume du Sud reste donc fidéle au
temple de Jérusalem, méme si la puissance assyrienne réduit les libertés. Certains rois comme
Ezéchias tentent de retrouver une indépendance politique vis-a-vis de 1’ Assyrie, mais cela se
solde souvent par une répression plus grande. Le roi Josias (640-609), profitant de
I’affaiblissement de 1’oppresseur, initie une réforme. En 626, Babylone supplante 1’ Assyrie
(capitale : Ninive) dans la domination de la région.

Durant le régne de Josias, la fidélité¢ a Dieu est restaurée et le pays connait un réveil spirituel
durable, mais le roi meurt dans une guerre contre I’Egypte. Les rois qui lui succedent
entrainent le pays dans le chaos. Et le pays tombe sous les coups du roi babylonien,
Nabuchodonosor. En 587, Jérusalem est prise et les notables sont emmenés en exil.

5. L’exil babylonien et un premier retour (partiel) (587-538)

Cet exil est une période de souffrance, mais aussi de réflexion pour les Hébreux. Ils ont tout
perdu : leur terre, leur roi... Vont-ils perdre aussi leur foi en Dieu ? Un prophéte comme
Ezéchiel ranime 1’espérance.

L’Empire babylonien va finalement se dissoudre au profit d’'une nouvelle puissance celle de la
Perse.

6. L ¢re perse (539-333)

En 539, le roi perse Cyrus conquiert Babylone. A partir de 538, les juifs exilés en Babylonie
reviennent peu a peu et se réinstallent autour de Jérusalem. La communauté, focalisée a
nouveau sur I’essentiel suite a son expérience de l’exil, vit pauvrement, mais parvient a
reconstruire le Temple en 515.

En 445, Néhémie, échanson du roi Artaxerxes, réussit a se faire envoyer a Jérusalem comme
gouverneur de Juda avec les pleins pouvoirs pour reconstruire les murailles.

Vers 400, Esdras entreprend vraisemblablement la restauration religieuse de Jérusalem et du
pays. C’est durant cette période que le canon des écrits juifs semble avoir été fixé.

7. La Période hellénistique (333-63)

La Perse va s’écrouler avec la montée en puissance de la Gréce et ’accession au pouvoir
d’Alexandre le Grand. La date décisive est certainement celle de la bataille d’Issos en 333. A
partir de cette victoire, ’Orient s’ouvre a Alexandre. La Palestine est ensuite dominée par les
Ptolémées, puis par les Séleucides jusqu’a I’arrivée d’Antiochus IV Epiphane qui met en
place un programme d’hellénisation de son royaume depuis la Syrie jusqu’en Palestine (des
175 av. J.-C.). Lorsque le culte de Zeus est introduit dans le temple de Jérusalem, c’est le
scandale et le début de la révolte des Maccabées (167-142 av. J.-C.). Cette révolte rencontre




quelques succes, mais ce sont les Romains qui mettent fin a I’hégémonie de la culture
grecque.

8. La domination romaine et la destruction du Temple (63 av. J.-C.-70 apr. J.-C.)
Pompée entre en Syrie en 64 av. J.-C. En 63, il occupe Jérusalem. Il confie au grand-prétre
Hyrcan le pouvoir sur la Palestine, au nom de Rome et du gouverneur romain en Syrie. En 40,
Rome accorde a Hérode le Grand le titre de roi en Palestine. Il y régne en despote de 37 a 4
av. J.-C., apres avoir ¢liminé tous les prétendants au trone, y compris ceux issus de sa propre
famille. A sa mort, ’empereur Auguste répartit le pays entre les trois héritiers de Hérode :
Archélaiis, Hérode Antipas et Philippe.

Le pays retrouve une certaine unité politique avec la nomination en 41 par I’empereur Claude
de Hérode Agrippa ler. En 66 éclate en Palestine une nouvelle guerre de libération. En 70,
cette insurrection est matée et le Temple rasé par les Romains.

5. Les 12 dates de I’histoire du peuple hébreu a mémoriser

- XIlIe Exode

- 1000 (environ) Accession de David au trone d’Israél

- 930 Division en deux royaumes : Israé¢l et Juda

-722 Le royaume du Nord est conquis par les Assyriens
-612 Chute de Ninive. Babylone domine la région

- 587 Chute de Jérusalem et fin du Royaume de Juda

- 539 Les Perses supplantent les Babyloniens

-515 Reconstruction partielle du Temple

- 400 (environ) Esdras restaure 1’identité religieuse du peuple
-333 Conquéte de la Palestine par Alexandre le Grand
-63 Pompée conquiert Jérusalem

- 70 (ap. J.-C.) Destruction du Temple

6. Un fil conducteur pour la compréhension de la Bible

La Bible est une collection de livres avec des récits de genres trés différents. Qu’est-ce qui fait
son unité ? Les chrétiens évangéliques postulent qu’il y a un fil conducteur, une histoire qui
relie et qui unifie I’ensemble.

Certains théologiens rassemble le donné biblique autour des trois notions : création, chute et
rédemption. On aurait ainsi a partir de Genése 1 et jusqu’a Apocalypse 22 une sorte de
structure qui nous permet de décliner I’histoire du salut. Le théologien anglais Christopher J-
H. Wright, dans son livre La mission de Dieu (Charols, Excelsis, 694 p.) développe une vision
globale de la Bible a partir la notion de mission de Dieu.

Pour décliner cette vision globale de la Bible, voici une proposition d’un autre théologien
anglais d’envergure, une spécialiste du Nouveau Testament : N.T. Wright. Dans son livre,
Chrétien, tout simplement. La pertinence du christianisme (trad. frangaise Philippe Malidor,
Charols, Excelsis, 2014, 328 p.), N. T. Wright parle de « grand récit chrétien » pour évoquer
cette grande histoire que raconte la Bible. Son théme unificateur est celui de « I’opération de
secours de Dieu ». Avec I’appel adressé a Abraham et par la promesse qui lui est faite (« Je
ferai de toi I’ancétre d’une grande nation ; je te bénirai, je ferai de toi un homme important et
tu deviendras une source de bénédiction pour d’autres. (...) Tous les peuples de la terre seront
bénis a travers toi », Gn 12.2-3), Dieu entame sa démarche de secours a 1’endroit de
I’humanité. Abraham et ses descendants sont donc le moyen utilis¢ par Dieu pour remettre les
choses en ordre. Cette opération de secours traverse tout le donné biblique, notamment par ce
théme répété en boucle : ¢loignement de la maison et retour, exil et restauration, mort et
résurrection ! Abraham, Jacob, Joseph, David, le Royaume du Sud... autant de personnages
bibliques ou d’entités politiques qui sont pris dans cette dynamique. Dans ce contexte
d’espérance qui peine a se concrétiser, le livre de Daniel intervient pour dire que la tradition

6



biblique véhicule une espérance inextinguible de voir un jour le monde entier étre remis en
ordre sous la souveraineté du Dieu unique et créateur, YHWH, le Dieu d’ Abraham.
L’espérance d’Israél s’articule ainsi autour de 4 thémes : le théme du roi en lien avec la
promesse faite a David de voir sa maison régner a jamais (2 Sam 7), le temple dont la
restauration par le roi sera le signe de ’arrivée de 1’ére messianique, la Torah et la nouvelle
création. Ces quatre thémes, on les rencontre dans le livre d’Esaie (chapitre 11, 42, 49, 50 et
52-53).

« Le christianisme, explique N.T. Wright, c’est (...) la croyance au fait que le Dieu vivant, en
accomplissement de ses promesses et a ’apogée de I’histoire d’Israél, a accompli tout cela :
nous retrouver, nous sauver, nous donner une vie nouvelle, tout cela en Jésus. (...) Avec Jésus
I’opération de secours de Dieu a pris effet une fois pour toutes » (p. 128-129).

Par sa proclamation du Royaume de Dieu, Jésus croit que les prophéties anciennes sont en
train de s’accomplir. A la place de mener une révolution armée, il montre a quoi ressemble le
vrai Dieu. Non par le combat et la violence, mais en pratiquant I’amour de I’ennemi, en
tendant 1’autre joue et en marchant un kilomeétre de plus avec le prochain. Cela, Jésus 1’a aussi
transmis par des symboles ou des actes prophétiques. Il a reconstitué autour de lui les douze
tribus d’Israél en rassemblant douze disciples, il a guéri... Il a aussi raconté des histoires qui
montraient que son ceuvre est de faire venir le ciel sur la terre, et d’annoncer 1’avenir de Dieu
dans le présent. Comment les disciples 1’ont-il reconnu comme le Messie ? N.T. Wright
explique que le profil de Jésus ne correspondait pas a I’idée de Messie que se faisait une partie
du peuple juif. Ce dernier aurait souhaité un Messie qui parte en guerre contre 1’occupant, qui
réhabilite le Temple et qui rétablisse la monarchie d’Israél... Nul n’envisageait que le Messie
aurait a souffrir. C’est pourtant comme cela que Jésus a compris sa mission : le Serviteur
serait a la fois royal et souffrant. Jésus « a di tourner et retourner en pensée et en pricre cela
pendant un temps considérable. (...) Sa tache, il le croyait, consistait a mener la grande
histoire d’Israél a son paroxysme décisif. Le plan a long terme du Créateur, sauver le monde
du mal et enfin tout remettre en ordre, allait devenir réalité en lui » (p. 148-149).

Durant les derniers jours de sa vie, Jésus pose un acte symbolique fort : la purification du
Temple. Il annonce que Dieu va détruire la ville et le Temple, puis va justifier non pas la
nation juive, mais lui-méme. Dans un dernier repas de la Paque, Jésus opére une sorte de
répétition de I’Exode. Dieu va agir pour faire advenir le Royaume dans la réalit¢ humaine,
d’une fagon qu’aucun des proches de Jésus n’a envisagée. Jésus « va livrer le combat
messianique... en le perdant. (...) Le temps est désormais venu ou, enfin, Dieu va délivrer son
peuple, ainsi que le monde entier, non pas de simples adversaires politiques, mais du mal lui-
méme, du péché qui les a asservis... En allant au devant du sort qui se précipite sur lui, Jésus
va étre le lieu ou se rencontrent le ciel et la terre, lui-méme étant pendu entre les deux » (p.
152).

Pour N.T. Wright, la résurrection corporelle de Jésus vient témoigner de la victoire de Dieu
sur les forces du mal.

N.T. Wright termine le développement de son « grand récit chrétien » en soulignant
I’importance de I’Esprit, qui est donné aux croyants pour les « rendre capables d’aller
colporter dans le monde entier que c’est Jésus le Seigneur et qu’il a remporté la victoire sur
les forces du mal et qu’un nouveau monde s’est ouvert. Dans I’histoire de I’Eglise, I’Esprit
joue le méme role que la nuée qui a conduit le peuple d’Israél de la Paque jusqu’a la terre
promise. « L Esprit, c’est la présence étrange et personnelle, ajoute-t-il, du Dieu vivant en
personne qui conduit, guide, avertit, reprend, déplore nos manquements et se réjouit de nos
petits pas vers 1’héritage véritable » (p. 172).

La notion d’opération de secours de Dieu permet ainsi d’opérer une synthese de I’histoire de
Dieu avec I’humanité. Elle permet d’avoir constamment a 1’esprit le sens de 1’histoire du salut
auquel Dieu nous convie.

7. Les méthodes de lecture de la Bible




On lit la Bible pour toutes sortes de raisons. On aimerait comprendre une oeuvre d’art ou la
référence a un livre que ’on a aimé. On y vient pour découvrir la vie d’un prophéte ou de
Jésus, figure marquante de I’histoire de I’humanité. On y vient pour entendre une parole qui
vienne de Dieu, pour recevoir une inspiration ou un mot d’ordre pour la journée...

Toutes ces raisons sont pertinentes. Toutefois elles ne correspondent pas a une véritable
démarche d’étude de la Bible.

L’étude de la Bible est une démarche exigeante qui nécessite du temps et de la sueur. Elle ne
se donne pas dans I’'immédiateté du face a face avec le texte, mais exige une certaine mise a
distance pour que ce que nous comprenons du texte ne soit I’exact reflet de ce que nous
savons déja.

Pour rompre avec cette familiarité a I’endroit du texte et pour tenter une véritable étude de ce
qu’il nous dit, les spécialistes de 1’étude de la Bible, les exégetes, ont développé différentes
méthodes, plus ou moins accessibles 8 M. ou Mme Toulemonde : la méthode historico-
critique (Max-Alain Chevalier, L exégese du Nouveau Testament, Geneve, Labor et Fides,
1984), la sémiotique, 1’analyse narrative (Daniel Marguerat, Yvan Bourquin, Pour lire les
réecits bibliques, Paris, Cerf, 1998, 242 p. Pour découvrir les rudiments de cette méthode :
http://www.bible-service.net/extranet/current/pages/609.html ou Daniel Marguerat, « Entrer
dans le monde du récit. Une présentation de 1’analyse narrative », Transversalités, no 59,
1996, p. 1-17, disponible aussi sous le titre : « Entrer dans le monde du récit » :
http://www.bible-service.net/extranet/current/pages/580.html ), I’analyse rhétorique (Alain
Décoppet, « L’analyse rhétorique de Roland Meynet. Une méthode pour comprendre la
Bible ? » in Hokhma 91, 2007, pp. 2-17. Pour s’initier a cette méthode :
http://www.retoricabiblicaesemitica.org/Articolo/francese _121014.pdf), les approches socio-
historiques... L’avantage de ces méthodes, c’est qu’elles permettent de mettre le texte a
distance et d’entrer dans une écoute de ce qu’il dit. Leur défaut principal, c’est qu’elles
demandent une initiation exigeante et [’acquisition d’un bagage technique qui dépassent les
possibilités de ce cours.

Pour permettre néanmoins a chacun de golter a cette écoute du texte biblique, nous vous
proposons de développer une analyse littéraire de la Bible. Cette méthode est pertinente pour
approcher tout texte qui s’offre a la lecture et qui devrait étre étudié en profondeur.
Classiquement en théologie, on sépare ’exégese de I’herméneutique. L’exégese cherche a
dégager le sens de ce que I’auteur d’un texte a voulu dire. L herméneutique tente de mettre en
avant le sens d’un texte pour aujourd’hui. Aujourd’hui notre parcours sera de type exégétique.
Il importe juste de se rappeler que la Bible n’est pas n’importe quel livre. Les chrétiens
confessent que Dieu parle au travers d’elle et qu’il souhaite faire naitre et développer sa vie en
nous au travers de cette lecture.

8. Comment étudier un texte biblique ? La méthode « Ploacro »

Vous vous trouvez devant un texte biblique que vous souhaitez étudier en profondeur. Si vous
dites « Ploacro », vous avez une méthode en 7 étapes et 7 verbes qui vous permet de
construire une recherche sérieuse. « Ploacro » pour :

1. Prier

2. Lire

3. Observer

4. Analyser

5. Contextualiser
6. Récapituler

7. Ouvrir




Cette « méthode » n’a rien d’original. Elle systématise de manicre simple et didactique grace
a un mot ce que de nombreux exégétes proposent d’entreprendre autour de la Bible.
Reprenons point par point les différents temps que propose « Ploacro ».

1. Prier

La Bible est un ouvrage de la littérature mondiale. Elle est a ce titre un témoignage de ce que
les étres humains ont produit en matiere de littérature. Elle peut donc étre examinée comme
toute autre piece du patrimoine littéraire mondial.

Pour les chrétiens, ce n’est pas n’importe quelle piece de littérature. Il s’agit du texte au
travers duquel Dieu parle. Toute analyse de ce texte passe pour eux par un temps d’invocation
de la présence du Seigneur : « Seigneur, par ton Esprit, parle-moi au travers de ta Parole.
Ouvre-moi a ta présence, a une meilleure compréhension de qui tu es et de ton oeuvre dans le
monde... » Voila le type de pri¢re qui peut ouvrir ce temps d’étude de la Bible. Prier dans ce
cadre, c’est se mettre a I’écoute, en disponibilité, pour étre fagonné par Dieu au travers de ce
temps d’étude.

2. Lire

Le deuxiéme temps de la méthode « Ploacro », c’est la lecture. Si on se lance dans une étude
réguliere de la Bible, il vaut la peine de bénéficier des avantages d’une Bible d’étude comme
celle dite « du Semeur », NBS (Nouvelle Bible Segond) ou la TOB.

Vous avez sélectionné votre passage... Et vous le parcourez en essayant d’étre le plus
disponible possible au texte. Vous prenez ensuite une feuille et vous notez tout ce qui vous
passe par la téte en lien avec ce que vous venez de lire :

- VOs remarques

- vos questions

- vos révoltes...

Cette premicre lecture permet de prendre conscience de ce que renferme le texte. C’est aussi
I’occasion de se découvrir soi-méme face a ce texte et de voir concrétement ce qu’il éveille en
nous.

Vous effectuez une sorte de « remue-méninges » en lien direct avec le texte et vous notez
précieusement tout ce qui vous passe par la téte. Il s’agit souvent de perles qui vous
permettront d’aller plus loin dans votre lecture et qui pourront nourrir une prédication ou une
méditation en lien avec le texte.

3. Observer

Pour aller plus loin dans la fréquentation du texte, vous pouvez le relire en vous posant les 6
questions classiques (utilisées également dans le monde journalistique) :

- Qui ?

- Quoi ?

-0u?

- Quand ?

- Comment ?

- Pourquoi ?

Concrétement, vous pouvez utiliser votre boite de crayons de couleur pour donner a voir les
différents ¢léments du texte. Il s’agit de questionner le texte (reprise d’Alfred Kuen, Comment
interpréter la Bible, p. 46) :
1. Qui ?
Qui parle ? A qui ? Quels sont les personnages du récit ?
2. Quoi ?
Que dit exactement I’auteur ? Quels mots emploie-t-il ? Combien de fois trouvons-nous
ce terme dans ce passage, dans le chapitre ? Que font les acteurs de cette scéne ? Quel est
le contenu essentiel de ce discours ? La phrase centrale ?

9



3.0u?
Ou se passe la scéne ? D’ou viennent les personnes ? Ou vont-elles ? Ou se tient
I’orateur ? Ou écrivait I’auteur ? Ou étaient ses destinataires ?

4. Quand ?
Quand a eu lieu I’action ?

5. Comment ?
Comment se déroule 1’action? Comment se succeédent et s’enchainent les faits ?
Comment agissent les personnes ? Quelle attitude ont-elles 1’'une face a 1’autre ?
Comment est-ce dit ? (genre littéraire, ton du récit, images, figures de style, procédés
rhétoriques ou littéraires...)

6. Pourquoi ?
Pourquoi les acteurs du récit agissent-ils ainsi ? Que dit I’auteur sur leurs mobiles, leurs
pensées, leur attitude envers Dieu ou le prochain ?

Mettre par écrit ces réponses vous permet de fixer le fruit de vos cogitations et de pouvoir
vous référer, au besoin, aux réponses provisoires que vous avez émises.

4. Analyser

Il s’agit ensuite de passer a une phase d’analyse du sens des mots et des phrases que renferme

la péricope.

4.1.1 Repérons d’abord les mots-clés du passage. Les entourer de couleur permet leur
repérage.

4.1.2 Puis il s’agit d’en préciser le sens dans leur contexte au travers d’une recherche de leur
utilisation chez le méme auteur ou ailleurs dans la Bible. 11 est alors utile de bénéficier
des services d’une Bible a paralléles ou d’une concordance (voir les deux sites :
http://lire.la-bible.net/ ou http://www.topchretien.com/topbible/. Cette mise en
paralléles permet de comparer les différentes apparitions du mot et d’identifier
I’ensemble des significations possibles d’un mot.

4.1.3 Une fois cette démarche effectuée, il s’agit de préciser encore le sens du mot en
recourant a un dictionnaire biblique ou de théologie biblique.
Ce dictionnaire vous permettra de découvrir I’étymologie du mot — méme si
I’étymologie ne dit pas tout sur le sens d’un mot dans un contexte donné —, son sens
courant, mais aussi peut-étre un sens que 1’on a pas toujours a 1’esprit lorsqu’on pense
a ce mot.
Prenons un exemple, I’emploi du mot chair (« sarx » en grec). En francais, ce mot
renvoie aujourd’hui a la matérialité de notre corps. On parle de chair a canon, de chair
humaine... Dans le grec du NT, le mot « sarx » a deux sens. Il évoque la condition de
créature. L’homme est chair. Celle-ci caractérise 1’aspect extérieur, corporel, terrestre
de I’étre humain : « La Parole est devenue chair » (Jn 1,14). Mais Paul en use parfois
dans un sens différent. Pour lui, la chair s’oppose a I’esprit. Il s’agit alors de deux
modes de vie qui s’opposent : une maniére de vivre selon la chair — ce qui signifie que
I’on vit dans le péché — et une maniére de vivre selon 1’Esprit qui renvoie au fait que
I’Esprit est a ’oeuvre en nous et que son mode de vie se déploie de plus en plus en
nous... Dans ce contexte, associer « chair » par exemple a sexualité conduit & un
contresens et a une mauvaise compréhension de ce que pensent effectivement I’apotre
Paul et la tradition biblique par rapport a la sexualité.

4.2 1l s’agit ensuite d’insérer les mots étudiés dans les phrases et d’en chercher le sens.
Cette analyse doit se faire de maniére méthodique. Il s’agit d’analyser chaque phrase
une a une et de mettre en évidence 1’enchainement de la description ou des idées. Dans
cette démarche, il importe de préter une attention particuliére aux mots de liaison et
aux temps des verbes. La représentation de la phrase au travers d’une sorte de

10



diagramme avec le sujet, I’action (le verbe) et le complément permet de visualiser la
dynamique du texte.

Ce travail minutieux d’analyse peut déboucher sur une reformulation résumée du
contenu de la péricope. Cela permet de s’approprier dans ses propres termes le propos
du texte.

4.3 1l s’agit enfin de s’interroger sur le genre littéraire de notre péricope. S’agit-il d’un
bout de lettre, d’une parabole, d’un récit de miracle ou d’une partie d’un discours ? Le
propos tenu doit-il étre compris de maniére littérale ou de manicre figurée ?

4.4  Aufinal de ce temps de corps a corps avec le texte biblique, vous pouvez expliquer en
quelques mots ce qu’est le théme du texte retenu et le propos que I’auteur de ce texte
tient sur ce théme.

5. Contextualiser

Lorsque le travail d’analyse du passage biblique choisi est terminé, il s’agit d’ouvrir la focale
et d’insérer la péricope dans son contexte proche. Le texte retenu fait peut-Etre partie d’un
discours plus large ou d’un récit plus conséquent. Il s’agit alors de montrer les liens qu’il
entretient avec ce contexte plus large.

Dans un deuxiéme temps, il s’agit de réfléchir a la place que le passage biblique retenu
occupe dans son contexte large, soit dans 1’ensemble du livre dont il est tiré. Rechercher le
plan du livre au travers d’un commentaire ou 1’élaborer soi-méme permet de préciser la place
qu’occupe la péricope dans cet ensemble et ce que ce texte apporte comme contribution a cet
ensemble.

Pour bien comprendre I’apport du texte biblique retenu, il importe aussi de le mettre en lien
avec d’autres passages de la Bible qui traitent du méme sujet. Cette mise en parall¢le permet
de préciser I’apport de notre péricope au sujet abordé.

En final, souvent grace a un commentaire ou a un appui externe, il faudra insérer le texte dans
son époque et préciser les références culturelles, historiques et géographiques que ’on y
rencontre. La découverte de textes extrabibliques qui traitent d’un sujet comparable permettra
de mieux cerner la spécificité du texte biblique que 1’on a sous les yeux.

6. Récapituler

La démarche d’analyse du texte biblique touche a sa fin. Il s’agit maintenant de reprendre les
différents éléments particulieérement forts et intéressants qui se sont dégagés de I’ensemble de
I’analyse. Les lister et effectuer un résumé autour de chacun des axes retenus permet de
mettre ses idées au propre et de se préparer a la suite de la démarche.

7. Ouvrir

Il s’agit de terminer cette démarche par une appropriation personnelle. Vous pouvez vous
poser la question suivante : s’il fallait retenir un élément de cette démarche « Ploacro », quel
serait cet ¢lément ? En quoi me concerne-t-il personnellement ? Que me dit-il sur moi-méme
et sur Dieu ?

9. Les outils pour travailler le sens de la Bible

2.1.1 Les textes originaux
2.1.1.1 La Bible hébraique
La « Biblia hebraica stuttgartensia »

2.1.1.2 Le Nouveau Testament grec
Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece.

2.1.2 Les traductions

11



11 existe plusieurs traductions en frangais avec paralléles :

La Bible du Semeur (Bible d’étude)

La Sainte Bible avec paralléles et guide d’étude (Bible d’étude avec traduction Louis Segond)
La Nouvelle Bible Segond (édition d’étude)

La Traduction oecuménique de la Bible (TOB)

2.1.3 Une synopse
Lucien Deiss, Synopse des évangiles, Matthieu, Marc, Luc, Jean, Paris, DDB, 2007.

2.1.4 Une concordance
Concordance du Semeur, Cléan-D’ Andran, Excelsis, 800 p.

2.1.5 Les dictionnaires bibliques

T. Desmond Alexander et Brian S. Rosner (¢d.), Dictionnaire de théologie biblique, Excelsis,
Cléon-d’Andran, 2006, 1006 p. (103.-)

Coll., Le Grand dictionnaire de la Bible, Excelsis, Cléon-d’Andran, 2004, 1778 p.

Xavier Léon-Dufour, Dictionnaire du Nouveau Testament, Paris, Seuil, 1996, 571 p.

2.1.6 Un atlas
J.J. Bimson, J.P. Kane..., Atlas de la Bible, Charols, Excelsis, 1997, 128 p.

2.1.7 Les commentaires

Coll., Nouveau Commentaire biblique, St-Légier, Emmaiis, 1380 p. (122.-)

Il existe a la fois des monographies autour d’un théme ou d’un livre ou alors des séries de
commentaires de la Bible. Nous pouvons recommander :

La série « Commentaires évangéliques de la Bible » (CEB) publié par la Faculté libre de
théologie évangélique de Vaux-sur-Seine.

10. On passe a la pratique : examen d’un texte en commun

Esaie 6, 1-13

(Traduction du Semeur)

L’année de la mort du roi Ozias, je vis le Seigneur siégeant sur un trone tres élevé. Les pans
de son vétement remplissaient le Temple.

Des séraphins se tenaient au-dessus de lui ; chacun d’eux avait six ailes : deux ailes pour se
couvrir le visage, deux autres pour se voiler le corps, et les deux derniéres pour voler.
S’adressant I’un a P’autre, ils proclamaient : « Saint, saint, saint est le Seigneur des armées
célestes. Toute le terre est remplie de sa gloire. »

Les montants des portes du Temple se mirent a trembler au son de ces voix, tandis que le
sanctuaire se remplit de fumée.

Je m’écriai : « Malheur & moi ! Je suis perdu, car j’ai les lévres impures et j habite au milieu
d’un peuple aux lévres impures. Et voici que, de mes yeux, j’ai vu le Roi, le Seigneur des
armées célestes. »

Alors 1’'un des séraphins vola vers moi, il tenait & la main une braise qu’il avait prise sur

I’autel avec des pincettes.

12



Il m’en toucha la bouche, et me dit : « Maintenant que ceci vient d’étre appliqué sur tes
levres, ta faute est enlevée et ton péché est expié. »

Et j’entendis alors le Seigneur qui disait : « Qui enverrai-je ? Qui marchera pour nous ? »
Alors je répondis : « Je suis prét, envoie-moi. »

Et le Seigneur me dit: « Va, et dis a ce peuple: Vous aurez beau entendre, vous ne
comprendrez pas; oui, vous aurez beau voir, vous ne percevrez rien. Rends ce peuple
insensible, ferme-lui les oreilles et bouche-lui les yeux pour qu’il ne voie pas de ses yeux,
pour qu’il n’entende pas de ses oreilles et pour qu’il ne comprenne pas, et qu’il ne puisse pas
retourner au Seigneur afin d’étre guéri. »

Je demandai alors : « Jusques a quand, Seigneur ? » Et il me répondit : « Jusqu’a ce que les
villes soient dévastées et privées d’habitants, qu’il n’y ait plus personne dans les maisons, et
que ce territoire soit réduit en désert et dévasté. L’Eternel enverra ses habitants au loin, et le
pays sera a I’état d’abandon. S’il y subsiste encore un dixieme du peuple, a son tour, il sera
embrasé par le feu. Mais, comme un térébinthe ou comme un chéne qui conserve sa souche,

quand il est abattu, la souche de ce peuple sera une semence sainte. »

13



